

# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية المتعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الدكتور مولاي الطاهر كلية الآداب واللغات والفنون قسم اللغة العربية وآدابها مذكرة التفرج لنيل شهادة ماستر



# الأساليب البلاغية و أغراضها الأدبية في قصائد أبي القاسم الشابي

تفصص ليسانيات عامة

إشراف الأستاذ د. عجال لعرج

إعداد الطالبة:

ـ مقدم فاطيمة

# لجنة المناقشة

| رئيسا         | مجاهد التامي  | الأستاذ |
|---------------|---------------|---------|
| مشرفا و مقررا | عجال لعرج     | الأستاذ |
| ممتحنا        | زحاف الجيلالي | الأستاذ |

السنة الجامعية 1440/ 1439 2018/ 2018 م



# دلـ د بما ا

لَنْد عُدلُو مُعْدَلُ عَنْد عُنْد عَنْد مُعْد عَنْدُ مُعْلَدُ



بادئ البدء أقول الحمد لله عزو جل على كل شيء وعلى كل النعم التي وهبنا إياها، الظاهرة منها والباطنة، كما أحمد الله على أنه أرسل لنا رسولا منا شاهدا علينا، طيب القلب وحنون لقوله تعالى: " وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقُلْبِ لانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ " ، والذي نشهد له أنه بلغ الرّسالة وأدى الأمانة وكان خير رسول أخرج للناس، كما أحمده على أنه أهمنى الصبر وأعطاني القوة كي أنجز هذا البحث.

كما أتقدم بجزيل الشكر والاحترام إلى كل أساتذة اللغة العربية وآدابها، بجامعة الدكتور مولاي الطاهر الذين ساعدوني وأمدوا لي يد العون، ابتداء من مدير الجامعة إلى مدير الدراسات ونائب الدراسات وعميد الكلية ورئيس القسم وكل الأعضاء الذين معه وإلى الذين سيشرفون على مناقشة هذه المذكرة المتواضعة، وإلى الأستاذ عجال الذي أشرف على تأطير هذه المذكرة، وإلى كل العمال والعاملات بجامعة د مولاي الطاهر، فرع سعيدة دون أدنى استثناء، كما أشكر الذين كتبوا لي هذه المذكرة وهو صاحب المكتبة وابنتيه سارة ومريم و أخي علي، والذين أحسست معهم بالراحة فشعرت أني مع أبي وأخوتي وإلى كل المكتبات الذين أمدوني بالمادة من أجل إنجاح هذا البحث المتواضع وهي: دار الثقافة والمكتبة الرئيسية، وأصحاب مكتبة ابن باديس في سعيدة، والحاج أحمد ، وإلى خالاتي اللواتي يدرسن عندي كما أتقدم بالشكر إلى كل الذين ساعدوني من قريب أو بعيد وأمدوا لي يد العون ونصحوني حتى لو كانت المساعدة بابتسامة.



أهدي ثمرة عملي هذا المتواضع، وسهر الليالي، وتعب النهار، إلى الذين قال فيهم الله تعالى: " وَقَضَى أَرَبُكَ أَلًا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبَالْوَالِدَيْنِ إِحْسَائًا... " سورة الإسراء.

إلى أبي الغالي الذي ربّاني وعلّمني ورعاني، وإلى أمي العزيزة التي ساعدتني وسهرت الليل من أجلي ووقفت إلى جانبي فغمرتني بحبها وحنانها، وعطفها، وإلى كل الأهل والأحبة وخاصة إلى جدي الحبيب الذي كان بمثابة أبي الثاني فهو الذي ربّاني منذ نعومة أظافري، وإلى زوجة أبي و إلى زوج أمي، وإلى كل أخوتي وأخواتي سواء من أبي أو أمي وإلى أختي التي هي من الأب والأم كل بإسمه: خديجة، إبراهيم، آمال، بختة، محمد ويوسف. وإلى الصغار عبد السلام ويونس والحاج وفتيحة ولا أنسى ابنة أختي نورة وطارق والنظري ... وإلى ابن أختى الغالى رضوان.

وإلى أبناء إخوتي وأخواتي، وإلى عمّاتي كل بأسمائهن وإلى أبنائهم وإلى أعمامي كل باسمه، وإلى أبنائهم وإلى أعمامي كل باسمه، وإلى أخوالي وخالاتي، وإلى كل صديقاتي، وإلى كل من ساعدني من قريب أو بعيد ولو بابتسامة أو نصيحة أو تشجيع.

وإلى عائلة <mark>شاعرنا أبو القاسم الشّابي.</mark>

وإلى كـل أ<mark>ساتذ</mark>تـي الـك<mark>رام الذيـن درسونـي ولـم ي</mark>بخلوا <mark>عليا</mark> بأدنى شيء وقاموا بتوجيهي وتعليمي وإلـى كل الذين أحبهم ويحبوني إن ك<mark>نتم</mark> أعرفهم أو لا أعرفهم.



مقدم فاطيمة

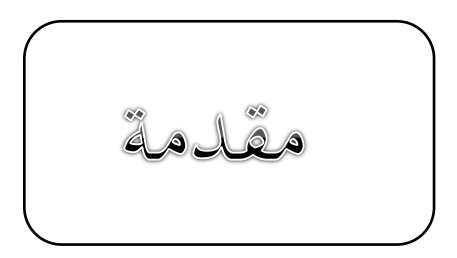
# إهداء خاص

أوجه هذا الكلام إلى كل الذين أتعبتهم الحياة لمشقاتها، و إلى كل الذين قاموا وصمدوا على إمتحاناتها، فالدنيا لا تحلوا إلا بهذه الصعاب، و الرجل يمحص على حسب البلاء و الصبر و مدى التحمل هو المقياس، و قد كاد أن يذبح، وهذا يوسف ألقي في البئر و سجن ، وهذا موسى اتبعه موسى في اليم ، وهذا يونس ألقي في بطن الحوت، و هذا أيوب كان مثلا للصبر، و هذا سيد الخلق محمد صلى الله عليه وسلم صبر على المعانات التي كانت من قومه.

# كلمة إفتتاحية

لا يختلف اثنان على أن اللغة هي المحرك الأساسي لآليات النص مهما كان ، ولا يعتلي هذا الأخير منزلة النص الا اذا كانت العبارات بليغة راقية ودقيقة ، تعبر عن ومعاني و مقاصد الغاية المنشودة ، ولا وجود لمركبة ترفع من قيمة الأسلوب إلا تنامي اللغة مع تنامي الحدث باختيار الجواهر من كنوز اللغة وما يتلاحم ووجهة النص في تبليغ الرسالة . لا شك أن ثورة التوليد في بعض اللغات جاءت عندما تجاوز التفكير معاني كلماتها ، هذا الذي تستغنى عنه لغتنا العربية بما تشمله ، وباستعدادها الذي يكاد يكون استعدادا فطريا لكل تعبير، والدليل على ذلك ، هي ذي تساير كل المدارس الأدبية الفكرية والفلسفية ، واستطاعت وبكل جدارة أن تنقل الينا كل الثقافات بأمانة واخلاص ، بل تجاوز الفكر العربي في تحميله لثقافة الغير حتى أصبح يضاهي في طروحات ما ابتكره الغرب الى درجة الذوبان فيه ، فزادت هذه الممارسة في قيمة الأدب الغربي وتسببت في ابتذال اللغة العربية وتمييعها بل وتدجينها بانحطاط النص الى مستوى لغة الشارع ، بل كتب عمالقة الأدب العربي أعمالا بلهجاتهم العامية لايصال رسائلهم الى السواد الأعظم. فهل غيرت هذه الكتابات من الوضع الثقافي والحضاري المزري الذي تعيشه الأمة العربية بصفتها القاطرة الرئيسية ومن بعدها الأمة الاسلامية ؟ ؟ .. بالطبع لا ، والواقع يشهد على ذلك.

ومن المفروض أن تضاهي القصة عندنا الشعر وتحادي الرواية ، حيث تجتمع لذة القراءة ومتعة السياق، حيث تجتمع فنيات الخطاب وتساير تنامي الحدث ، على ايقاع سمفونية بلاغية رائعة تطرب النفس، وتغذي بمنطقها الفلسفي العقل .. قضية عادلة بلغة راقية ومنطق سليم قابل لكل نقاش موضوعي ان اعتمادنا على الأدب الاستهلاكي الجاهز لن يرفع من قيمة اللغة الى المكانة التي نأمل ، ويتعود المتلقي على البلع دون هضم ، ونراهن على الكم عوض الكيف ، فيتقاعس الانسان العربي بموت دوافع الجد والكد والبحث والاستنباط ، وتموت خلايا اللغة ، وعلى وجودنا البقية في حياة الغير إن الإخفاقات في رفع مستوى الخطاب الأدبي على كل المستويات أنتجه سوء تسيير اللغة التي بدورها أنتج المهندس الفاشل ، والفيزيائي الفاشل ، والكيميائي الفاشل ، والسياسي الفاشل ..



#### مقدمة:

تعتبر اللغة العربية من أرقى لغات العالم وأفضلها وأسماها وهذا لأنها لغة القرآن ولغة الجنة وقد كرمها الله عز وجل بذلك، قال الله تعالى: ﴿ كِتَابِمُ فُصَّلَتُ آيَاتُهُ قُوْاَنًا عَرَبِيًّا لِّقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾. (سورة فصلت، الآية 03).

ويقول الشيخ المغيلي: "وبما أن لغة العرب هي لغة البيان، فقد كان حير البشرية عليه السلام طِبًا بها حتى غدا أفصح من نَطق بالضاد، إذ هو يقدم في شأنها شهادة تملأ الآفاق وتعجّ في كل البلاد ألا وهي قوله صلى الله عليه وسلم: "إن من البيان لسحرا"1.

وعليه فإن اللغة العربية هي لغة البيان، كما أنها بمقدورها احتضان جميع العلوم فألفاظها سلسة عذبة مأنوسة، وهذه اللغة حيّرت العالم من خلال ما فيها من إعجاز ومن ألفاظ ومعان، كما أن لها علوما ساهمت في روعتها وهي علوم: "النحو والصرف(الإعراب)، المعاني، البيان، البديع، العروض، القوافي، وقرض الشعر، الإنشاء، الخطابة، وتأريخ الأدب ومتن اللغة"، ويعد علم البلاغة واحدا من هذه العلوم والذي هو الآخر يضم مباحث وهي: "البيان، والمعاني، والبديع"، وهي الأخرى لها كل الفضل في فهم الكلام ومعرفة أصوله وفروعه ومشتقاته، كما أنه إذا أردنا فهم نص لغوي لابد علينا من الاطلاع على هذه العلوم ودراستها، يقول د. محمد ألتونجي: "تعد علوم البلاغة من أهم العلوم الأدبية، وأساس فهمنا للنصوص "الشعرية والنثرية"، فالأديب يعتصر فكره ليقدم لنا صورا جمالية يعبر من ورائها عما يريد، فيأتي النقاد ليوضحوا لنا هذه الصور البيانية والبديعية، ويبذلوا ما في وسعهم كي يتنوا لنا مواضع الجمال في علم البيان، ويشرحوا مقاصدهم الأسلوبية التي استخدمها الأدباء: إيجازا وإسهابا، وخبرا وإنشاءا، وقصرا وحصرا، لنفهم الصيغ التي اختاروها لفهم المطلوب عن طريق علم المعاني، والإبداعات اللفظية التي حسنوا بها جميل قولهم، وحسن اختيارهم... في علم البديع".

<sup>1</sup> الشيخ عبد الكريم محمد المغيلي، شرح التبيان في علوم البيان، ت، أبو أزهر بلخير هانم، مؤسسة البلاغ للنشر والتوزيع، دار الكتب العلمية، الجزائر، طبعة خاصة، 2013، (مقدمة).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة (المعاني)، البيان، البديع، دار الهزة وهران، الجزائر، الطبعة الأولى، (1434هـ/2013م)، ص06.

وبما أن لهذه العلوم البلاغية فضلا واسعا وأثرا إيجابيا على اللغة العربية، وأنها تساعدنا على فهم النصوص فهما واضحا وإتقان هذه اللغة الشريفة، فقد كان موضوع بحثي هو دراسة واحد من هذه العلوم البلاغية ألا وهو علم المعاني، وهذا نظرا لأهميته على فهم النصوص لأن عليه معول الأدباء لفهم أصول الجملة والقواعد التي يعرف بما أحوال الكلام العربي، غير أي لضيق الوقت ولما يقتضيه الموضوع فقد تناولت موضوعا واحدا من مباحثه ألا وهو الأساليب البلاغية "الخبرية والإنشائية"، وهذا قصد دراستها ومعرفة مكنوناتما ومدى وجودها في شعر شاعرنا الشابي، وقد تمثل موضوع بحثي هذا والذي كان تحت عنوان: "الأساليب البلاغية وأغراضها الأدبية في قصائد أبي القاسم الشابي (روائع و مختارات)" في دراسة أهم ما جاء في شعر أبو القاسم الشابي من هذه الأساليب البلاغية، وقد كان سبب اختياري لهذا الموضوع هو: رغبتي في معرفة خباياه وأسسه، وأهم سبب هو حبي للبلاغة العربية ومباحثها، وكذلك هدفي أن أفيد المتصفح لهذا البحث ولو بالقليل حول هذا الموضوع، كما هدفت إلى جعل البحث جامعا ومعينا لمن يطرق باب البلاغة العربية، وكذلك حبي لقصائد الشابي جعلني أطبق عليها وهذا لما فيها من حسن تأليف، وسبب آخر هو رغبتي في جعل هذا البحث بمثابة رسالة في إيصال المعرفة.

ومنه الإشكال والإشكالات المطروحة: ماهي البلاغة؟ وما هي أهم علومها؟ وما هو علم المعاني؟ وما هي مباحثه؟ وما فائدته على النصوص؟ وما مدى تأثيره عليها؟ وما هي الأساليب البلاغية؟ وفيما تتمثل؟ وما هي أهم أغراضها وصيغها؟ وما مدى توظيفها في قصائد وروائع الشابي؟ وفيما يتمثل هذا التوظيف؟

وللإجابة عن هذه التساؤلات كان لابد عليّ من اتباع خطة تكون بمثابة طريق توضيحي لهذا البحث، خطة البحث وقد رسمت لإنجاح هذا الموضوع وهي كالتالي:

مقدمة: ترأست البحث وعرّفت عن موضوعه وعنوانه.

مدخل: كان بمثابة قراءة لأهم ما جاء عن البلاغة والفصاحة، ثم الفصل الأول: والذي عُنون بـ: دراسة لعلم المعاني، وقُسّم هو الآخر لمباحث وهي:



- المبحث الأول: مفهوم علم المعاني.
- المبحث الثاني: مباحث علم المعاني وأبوابه.
- المبحث الثالث: فائدة علم المعاني وهدفه.

أما الفصل الثاني والذي كان تحت عنوان: دراسة روائع ومختارات أبو القاسم الشابي، وهو الآخر قسم إلى مباحث درست ضمن هذا البحث وهي:

- المبحث الأول: نبذة تاريخية عن حياة الشابي.
- المبحث الثانى: الأساليب البلاغية "الخبرية والإنشائية".
- المبحث الثالث: دراسة أهم روائع الشابي والتطبيق عليها.

ثم الخاتمة: والتي كانت عبارة عن نتائج هذا البحث والتي أجملتها في نقاط مبرزة فيها أهم ما تناوله هذا الموضوع، وبطبيعة الحال من أجل إنجاح هذا البحث كان لابد من اتباع منهج ترسم من خلاله الطريق ويحدد الهدف وهذا المنهج هو: المنهج الوصفي، التحليلي، الذي ساعدني خاصة في الفصل الثاني، مستعينة ومستخدمة مجموعة من الكتب والتي تمثلت في مصادر ومراجع ، كان لها الفضل في إعطائي المعلومات اللازمة لهذا الموضوع ، والتي ساعدتني من خلال استعانتي بما على إنجاح هذا الموضوع المتواضع، وأهم هذه المصادر والمراجع: نذكر بعضا منها على سبيل المثال: علوم البلاغة الموضوع المتيان، البديع) لمحمد إبراهيم الشاوي، والبلاغة الواضحة د.علي الجارم ، ومصطفى أمين، وكذلك : الإيضاح في علوم البلاغة، للقزويني، وغيرها من الكتب التي كان لها الفضل في مساعدتي، وكل بحث إلا وله معوقات وصعوبات، أما من بين الصعوبات التي واجهتني كباحثة هي: تشابه المعلومات ، عدم توفر بعض الكتب وقلة المصادر والمراجع التي تخدم هذا الموضوع.



## المدخل:

إن العلوم مرتبطة ببعضها البعض فإذا أردنا التحدث عن البلاغة فلابد أن نعرج على الأدب، وإذا تحدّثنا عن الأدب فلابد من ذكر من تكلم عن هذا الأدب العربي ألا وهي الحديث عن العرب، وحتى يكون موضوع بحثنا هذا شافيا كافيا ارتأيت أن أتكلم عنهم كلهم ولو بعجالة حتى وإن كنت أدرك أننى لم أوفهم حقهم، ولكن طبيعة الموضوع تقتضى ذلك.

لقد وجدت عدة تعريفات لمفهوم العرب لكن حاولت أن أجمل بعض التعاريف والتي ارتأيت أنها مهمة، يقول ابن فارس في معجمه مقاييس اللغة: «والعَرْب، بسكون الراء: النشاط قال الشاعر: والخيل تنزع عَرْبًا في أعنتها

أما العرَبُ: بفتح الراء: ويقال: عَرِبَ يَعْرَب، (عَرَبًا) عَرَبًا والأصل الثابت قولهم: [عَرِبَت] معدته إذا فسدت، والعرب: الأثر "".

وقد روت كل كتب التاريخ وحتى الأدب وكتب فقه اللغة أن قريش كانوا هم أفصح العرب، يقول الرازي: «وكانت قريش مع فصاحتها وحسن لغاتها ورقة ألسنتها إذا أتتهم الوفود من العرب تخيروا من كلامهم وأشعارهم أحسن لغاتهم وأصفى كلامهم، فاجتمع ما تخيروا من تلك اللغات إلى "نحائزهم وسلائقهم "\* التي طبعوا عليها، فصاروا بذلك أفصح العرب2.

- أما محمد ألتونجي فقد تكلم هو الآخر عن أهمية العرب فقال: "عُرِفَ العرب منذ الجاهلية، بالأقوال المأثورة والحكم والأمثال، أقل ما توصف به أن الفصحاء والبلغاء برعوا في سبكها، - وقد كان

أ أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، ت، عبد السلام محمد هارون، دار الجبل، بيروت لبنان، المجلد الرابع، ص 301، مادة

نحائزهم وسلائقهم: فطرتهم التي طبعوا عليها أي أصلهم.

ابن فارس زكريا الرازي، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب، ت، عمر فاروق الطباع، دار مكتبة المعارف للطباعة، بيروت، ط  $^2$ 1414هـ 1993، ص 55.

معروف عنهم أنهم أهل إيجاز، وقد بلغ القرآن الكريم الغاية في الإيجاز وجوامع الكلم، وكان النبي خير من ينطق بالضاد ويأتي بالحكم والأقوال المأثورة"1

وبعد أن تكلمت ولو القليل عن العرب فكذلك صار حق أن يعطي للأدب هو الآخر حقه في الكلام، لقد تضاربت التعاريف حول مفهوم الأدب ولكن ورغم هذه الاختلافات حاولت أن أجمل بعض التعاريف لهذا الأخير، يقول محمد بوزواوي: "لكلمة أدب " Littérature" معنيان: معني مادي: أدب من مأدبة بمعني أولم وليمة، والأدب بمعناه الخاص: الكلام الفني الجميل عن الكون، والفكر، والحياة والإنسان، فهو الإنتاج العقلي الذي يتناول جميع العلوم الإنسانية التي تدعو إلى تثقيف العقل، وتقويم الفكر، وتهذيب النفس، وتربي ملكة الفهم، والبيان، وتقوي الشعور والإرادة" وبعد الحديث عن الأدب صار الوقت حتى أتكلم ولو القليل عن أهم شيء وهي اللغة وخاصة اللغة العربية الفصحي لغة القرآن والبيان ولغة الجنة فهي من أرقى اللغات وأعظمها وقد خصّها الله عزّ وجل حيث جعلها لغة القرآن، قال الله تعالى: ﴿ كِتَادِمُ هُمَّلَمُهُ مُثَالَةًا مُرَبِيًا لِهَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾.

يقول الشهابي: " إن العربية أرقى اللغات السامية وأوسعها وأغناها بمحتلف الكلم والمشتقات، ولئن كانت هذه اللغات متقاربة في ألفاظها وصرفها واشتقاقها فليس من الصحيح رد بعضها إلى بعض...."3

وللغة العربية قيمة بين اللغات فهي: "تنتمي إلى أسرة اللغات السامية"4

- ونظرا لأهمية اللغة فقد صارت علم وهو: "علم يبحث في اللغة من حيث جميع جوانبها الصوتية والصرفية والنحوية..."<sup>5</sup>

\_\_\_

<sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة (المعاني)، البيان البديع، دار العزة والكرامة للكتاب، (وهران، الجزائر)، ط 1، 1434هـ 2013م، ص 130.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد بوزواوي، معجم مصطلحات الأدب، الدار الوطنية للكتاب والنشر والتوزيع، الجزائر، ب.ط،  $^{2009}$ م، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> اللغة العربية وتحديات القرن الحادي والعشرين، المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، دار الثقافة، تونس، 1996، ص 174.

<sup>4</sup> من الأنترنت: مكتبة نور، منزلة اللغة العربية بين اللغات المعاصرة، ص35.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 28.

يقول عبد المالك مرتاض متحدثًا عن مرتبة اللغة العربية بين اللغات بأنها أفضل اللغات وأوسعها وأدقها من حيث المعانى والمبانى:

"وأغناها تخاريج لدى المعالجة، وأوسعها تفاريق لدى الفهم... وأن النحو العربي قام كله على كتاب سبويه، وكتاب سبويه قام كله على دروس الخليل بن أحمد الفراهيدي التي كان يعقدها في البصرة..

- ولما دعت الحاجة واختلطت الألسنة هرع علماء النحو والبلاغة إلى جمع اللغة بكل أنواعها وهذا من عند العرب المشهود لهعم بالفصاحة والبلاغة وأقاموا عليها القواعد والقياس-، «وكذلك مثلهم البلاغيين العرب» بدؤوا هم كذلك ينظرون لهذا العلم"1

- واللغة العربية: "هي الكلمات التي يعبر بها العرب عن أغراضهم وقد وصلت إلينا عن طريق النقل وحفظها لنا القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، وما رواه الثقاة من العرب من منثور العرب ومنظومهم"<sup>2</sup>

ويقول مصطفى الغلابيني: "لما خشى أهل العربية من ضياعها بعد أن اختلطوا بالأعجام، دونوها في المعاجم (القواميس) وأصلوها أصولا تحفظها من الخطأ وتسمى هذه الأصول (العلوم العربية) وهذه الأخيرة (العلوم العربية) هي: التي يتوصل بها إلى عصمة اللسان والقلم من الخطأ وهي (الصرف، الإعراب، النحو، المعاني، البيان، البديع، العروض، القوافي، وقرض الشعر، الإنشاء، الخطابة، تاريخ الأدب، ومتن اللغة"3

لقد كان الفضل لهؤلاء العلماء الذين نظروا لعلوم اللغة العربية حتى وصلت إلينا في أوجه حليها وأرفع سيماها، فكتبت الكتب وألفت المعاجم وتهافت العلماء من أجل تسجيلها وحفظ قواعدها.

 $^{4}$ يقول تمام حسان: "لقد دعت الظروف إلى نشأة الدراسات اللغوية عند العرب $^{4}$ 

- وهذه الظروف هي تراجع الأدباء من حيث التأليف وظهور اللحن والركاكة.

. تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة، المغرب، 1994، ص 11.

\_\_\_

<sup>1 .</sup> ينظر: د. مرتاض عبد الملك، نظرية اللغة العربية تأسيسات جديدة لنظامها وأبنيتها، دار البصائر، الجزائر، 2012م، ص 6-7.

<sup>2 :</sup> ينظر: د. مصطفى الغلابيني، جامع الدروس العربية الموسوعة الكاملة، مراجعة د-ابراهيم تلاتني، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، سنة الطبع 2013م، ص 10.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 10.

- وقد ذكر إمام الحرمين في البرهان تعريفا للغة فقال: "اللغة من لغى من باب رضى إذ الهج بالكلام، وقيل من لغى يلغى"<sup>1</sup>

أما ابن الحاجب: هي "حد اللغة كل لغة وضع لمعنى".

أما الأسنوي فقال: هي "عبارة عن الألفاظ الموضوعة للمعاني".

وعليه فإن للغة العربية فضل: "ولها فضل من جهة فصاحة مفرداتها، فليس في كلماتها الجارية في الاستعمال، وللعارف بحسن صياغة الكلام، وعناية العرب بتهذيب الألفاظ.."<sup>2</sup>

- قد تكلمت عنها في المباحث السابقة أو التعاريف السالفة، وهذا نظرا لأهميتها، أما الآن فإني أتحدث عن أهم عنصر في هذا البحث ألا وهو البلاغة وهذه الأخيرة قد تضاربت التعاريف حولها وتعدد الجدال اتجاهها حيث أن البلاغة هي فرع من فروع اللغة، ولكن قبل التحدث عن البلاغة كان لابد من التعريج عن الفصاحة حتى أرصد لها هي الأخرى بعض ما جاء وقيل عنها، فكلنا نعلم أن مصطلح الفصاحة مرتبط كل الارتباط بمعنى أو مصطلح البلاغة، فلا يمكن أن نحكم على الكاتب إلا من خلال وجودهما معا لأنهما عاملان أساسيان لا يمكن الفصل بينهما وهذا نظرا لأهميتهما.

وقبل التكلم عن الفصاحة عامة كان لابد من تعريفها ورصد مفهومها من الجانب اللغوي ومن التراث العربي الأصيل.

الفصاحة لغة: "ورد في مادة (ف.ص.ح) أفصح الصبح يفصح إفصاحا وفصح يفصح فصحا إذا بان وغلب ضوؤه، وقال الراغب الأصفهاني الفصح: خلوص الشيء مما يشو به وأصله في اللبن، يقال: فصح اللبن وأفصح فهو فصح ومفصح إذا تعرى من الرغوة ومنه يقال أفصح الصبي في منطقه إذا بان وظهر كلامه، وأفصح الأعجمي إذا أبان بعد أن لم يكن يفصح ويبيّن وفصح لسانه إذا بان وظهر كلامه، وأفصح الأعجمي الإبانة في النطق وحسن التلفظ. قال تعالى: ﴿ وَأَنِيهِ خَلْصَتَ لَعْتُهُ مِنِّهِ لِسَانَهُ } (سورة القصى الآية 134). أي أبين منى منطقا وأظهر منى قولا ، وفي

2 د. محمد الخضر حسين الجزائري، مباحث في اللغة والبلاغة والنقد، شركة دار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، بـ ط، 2014م، ص 23

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الرحمن حلال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، ج $^{1}$ ، دار إحياء للكتب العربية، ص $^{8}$ 

الحديث الشريف قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أن أفصح العرب بيد أني من قريش"، ومنه قيل أن رسول الله هو أفضل من نطق بالضاد، والفصاحة هي مصدر فعل فصح المتكلم بمعنى جادت لغته وحسن منطقه وبان مراده، والفصيح جمعه فصح، وفصاح ، وفصحاء للذكور وفصاح وفصائح، وفصيحات (مؤنثتها فصيحة والمفصح معناه الواضح كقول العرب "هذا يوم مفصح وفصح") لا غيم فيه ولا قر، ويقال: تفصح في كلامه وتفاصح إذا تكلف الفصاحة أ.

وقد كان هذا عبارة عن مفهوم الفصاحة لغة لكن نجد أن العلماء قد اختلفوا في بعض المرات في تحديد المفاهيم ولكن بفضل هذا الاختلاف ألفت الكتب غير أنه ورغم هذه الاختلافات يبقى المعنى نفسه".

أما إبراهيم الشاوي فيقول: "الفصاحة البيان والظهور وإفصاح وإبانة"<sup>2</sup>

وقد اتفق العلماء في تحديدها لغة على أنها "الظهور والبيان نقول أفصح الصبح إذا ظهر، وكلام فصيح ما كان واضح المعنى سهل اللفظ جيد السبك، ولهذا وجب أن تكون كل كلمة بنية في معناها، عذبة سلسة، مألوفة الاستعمال بين الكتاب والشعراء -ذات- جودة وصفات جميلة، أن الذوق السليم هو العمدة في معرفة حسن الكلمات وسلاستها"3

أما من حيث تعريفها اصطلاحا ، الفصاحة اصطلاحا: "تطلق على البيان وجودة اللغة وخلوص الكلام من التعقيد، والكلام الفصيح عند العرب ما كان سهل اللفظ، واضح المعنى، حيد السبك متلائم الحروف غير مستكره ولا متكلف ولا مما نبذته العرب وعدلت عن ألفاظه البلغاء، قال القزويني الفصاحة في اصطلاح أهل المعاني "عبارة عن الألفاظ البينة الظاهرة، المتبادرة إلى الفهم والمأنوسة من الاستعمال بين الكتاب والشعراء لمكان حسنها، وهي تقع وصفا للكلمة، والكلام والمتكلم حسبما يعتبر الكاتب اللفظة وحدها أو مسكوبة مع أخواتها"4.

6

=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د.عبد اللطيف شريفي، زبير دارافي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون (الجزائر)، 2004، ص2.

<sup>2</sup> د. محمد إبرؤاهيم الشاوي، علوم البلاغة (المعاني، البيان، البديع)، دار اليقين للنشر والتوزيع، مصر ، ط1، (1432ه/2011م)، ص26.

<sup>3</sup> علي الجارم، ومصطفى أمين، البلاغة الواضحة (البيان، المعاني، البديع)، المكتبة التوفيقية (القاهرة، مصر)، ط2، (2015)، ص06.

<sup>4</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي زبر دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون الجزائر، 2004م، ص2.

ثم يأتي د. محمد ألتونجي فيقول: "الفصاحة هي عبارة عن الألفاظ المتبادرة إلى الذهن من غير غرابة في الألفاظ أو تنافر في الحروف، أو مخالفة للقياس، أو ضعف في التأليف، وهي الإبانة عن فكر بكلام خال من التعقيد، واللفظة الفصيحة هي السليمة من تنافر الحروف وغرابة الاستعمال، والجملة الفصيحة هي التي تسلم من ضعف التركيب وتنافر الكلام، والتعقيد، والتكرار، والإطناب الممل، وتتابع الإضافات، والأوصاف إلى مضاف واحد، وموصوف واحد، ويطلق حكم الفصاحة على الكلمة، الجملة ومجمل الكلام، والمتكلم، والتركيب والحروف $^{-1}$ .

وهذا كان من حيث منظور أهل المعاني، أما فيما يخص نظرة أصحاب وأهل البلاغة يقول البلاغيون: "يحكم على الكلام انه فصيح إذا كان قريبا إلى الفهم ومأنوسا في الاستعمال وجاريا على القواعد، وهذا المتكلم فصيح، إذا كان -هو الآخر- يحسن الإبانة عما في نفسه وعلى ذلك فالفصاحة تكون وصفا للكلمة وللكلام والمتكلم"2.

ومن أجل تحقيق الفصاحة لابد من شروط وقد ذكرتها آنفا في التعريف ولكن أردت أن أفصل فيها بعض الشيء وهذا من أجل إفهام المتصفح لهذا البحث المتواضع.

# شروط الفصاحة:

يقول كل من على الجارم ومصطفى أمين: "ليست الفصاحة أن يأتي بكلمة تكون غريبة فالفصاحة أن تكون الكلمة سهلة مألوفة لا متنافرة الحروف ويشترط فيها التركيب جريان الكلمات على القياس الصحيح وسهولتها، وأن تسلم من الضعف في التأليف، وهو خروج الكلام عن قواعد اللغة المطردة، كرجوع الضمير المتأخر على متأخر لفظا ورتبة" وقال ابن ثابت \*

ولو أن مجدا أخلد الدهر واحدا ﴿ من الناس أبقى مجده الدهر مطعما ۗ

<sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة (المعاني والبيان، البديع)، دار العزة والكرامة(وهران، الجزائر)، ط1، (1434هـ/2013م)، ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد إبراهيم الشاوي، علوم البلاغة (المعاني، البيان، البديع)، دار اليقين للنشر والتوزيع، مصر، الطبعة الأولى، (1432هـ/2011م)، ص26.

هو شاعر الرسول وهو أشهر أهل المذر قيل أنه عاش 120 سنة (60 في الجاهلية و60 في الإسلام)، ت 54هـ.

مطعم: بن عدي من قريش .

 $^{1}$ فإن الضمير في (مجده) راجع إلى (مطعما) وهو لأنه مفعول به $^{1}$ 

# فصاحة الحروف:

"وهو أن تستخدم الحروف من غير تنافر، مما يثقل نطق الكلمة ويثقل سمعها، مثل: القعنفنس، القرنيوس، الظش والهطلع\*، لأن توالي هذه الحروف المتنافرة تمجه الأذن كقول الأعرابي: تركت ناقتي ترعى الهعقع (وهو نبات ترعاه الإبل) ومنه قول: امرئ القيس يصف شعر ابنة عمه من معلقته:

# غدائره مستنشزرات إلى العلا تضل العقاص في مثنى مرسل

ومستنشزرات : مرتفعات، والعقاص: ج العقيصة وهي خصلة من الشعر المنحنية أما المثنى: المنقول وضده المرسل.

#### 2- فصاحة الكلمة:

تعد اللفظة الفصيحة إن كانت مألوفة المعنى، بينة المؤدي، غير مخالفة للقياس النحوي والصرفي مأنوسة في الأذن، ومما يخالف القياس الصرفي ويسيء إلى فصاحة الكلمة قول الزجاز أبي النجم، وهو يذكر (الأجلل) وفصيحها (الأجل) لكن الضرورة دعت الشاعر إلى فك الإدغام في "قوله:

# $^{2}$ الحمد لله العلي الأجلل الواح الفرد القديم الأول

"سبق أن الفصاحة تكون وصف للكلمة المفردة والكلام المركب، كما تكون وصفا للمتكلم وحين تكون وصفا للكلمة الملاغة وضعوا لذلك شروطا ثلاثة فقالوا: تتحقق فصاحة الكلمة المفردة بسلامتها من تنافر الحروف والغرابة ومخالفة القياس"3.

# 2− الغرابة:

"وهي تتكون من الكلمة الوحشية، و لا يظهر معناها، فتحتاج في معرفته إلى أن ينقر عنها في كتب اللغة المبسوطة، كما روي عن عيسى بن عمر النحوي أنه سقط عن حماره، فاجتمع عليه الناس

8

ملي جارم ومصطفى أمين، البلاغة الواضحة، ص7.

<sup>\*</sup> الظش: الموضع الخشن، الهطلع: جماعة من الناس.

<sup>2</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، دار العزة والكرامة للكتاب، الجزائر، ط1، (1434ه/ 2013م)، ص11- 12.

<sup>3</sup> ينظر ممد إبراهيم الشاوي، علوم البلاغة (المعاني، البيان، البديع)، دار اليقين مصر، ط1، 1432هـ، 2011م، ص27.

فقال: "مالكم تكأكأتم على تكأكؤكم على ذي جنة؟ افرنقعوا عني أي اجتمعتم، تنحوا جانبا. وكذلك قول العجاج: "وفَاحِمًا ومَرْسِنًا مُسَرَّجَها، فإنه لم يعرف ما أراد بقوله: (مسرجا) حتى اختلف

في تخريجه، فقيل: هو من قولهم للسيوف (سريجية) منسوبة إلى قين يقال به سريج، يريد أنه في الإستواء والدقة كالسيف السريجي"1.

مخالفة القياس: وقيل هي: "خلوصة مما ذكر، ومن الكراهة في السمع، بأن تمج الكلمة، ويُتبرأ من سماعها، كما يتبرأ من سماع الأصوات المنكرة، فإن اللفظ من قبيل الأصوات منها ما تستلذ النفس سماعه ومنها ما تكره سماعه"<sup>2</sup>

ثم فصاحة التعبير: وهو ما يسمونه بد: فصاحة الكلام، وهو أن يكون كل ما سبق مجتمعا، والمراد بفصاحة التعبير مجيء الكلمات فصيحة، سهلة على النطق والفهم، والتعبير السليم من الخطأ النحوي أو الصرفي، وحسن الأداء والسبك والرسول هو أفصح العرب يقول رسول الله: "أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم".

فصاحة المتكلم: أن تسلم تراكيبه من التعقيد ومعانيه من الإبحام بعد سلامة مفرداته مما يخل بفصاحتها وهي الأخرى لها شروط:

التعقيد الكلامي: "وهو أن لا يكون الكلام ظاهرا على المعنى المراد، ولذلك سببان، وجود خلل في النظم والتركيب، وهو التعقيد اللفظي وثانيهما: يرجع إلى المعنى وهو التعقيد المعنوي وهذا يعد خروج عن الفصاحة"4.

1- التعقيد اللفظي: "وهو أن تكون الألفاظ غير مرتبة وفق ترتيب المعاني فيفسد نظام الكلام وتأليفه بسبب التقديم والتأحير كقول الفرزدق:

# إلى ملك ما أمه من محارب أبوه، ولا كانت كليب تصاهره

\_

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، "الإيضاح في علوم البلاغة ت محمد فاضلي، دار الأبحاث للترجمة والنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، سنة الطبع (2007)، ص6-11.

<sup>2</sup> الخطيب القزويني، "الإيضاح في علوم البلاغة ت محمد فاضلي، دار الأبحاث للترجمة والنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، سنة الطبع (2007)، ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، دار العزة والكرامة للكتاب، الجزائر، ط1، (1434هـ/2013م)، ص13.

<sup>4</sup> محمد ألتوني، الجامع في علوم البلاغة، ص15.

 $^{1}$ المراد: إلى ملك أبوه ليست أمه من محارب $^{1}$ 

ومن التعقيد اللفظي: استحدم ألفاظ متنافرة فتسبب ثقلا على السمع كقول الشاعر:

# وقَبْرُ خَرِبَ بمكان قَفِرٍ وليس قرب قبر حرب قبر 2

### التعقيد المعنوي:

يجعلها خفية على المعنى المراد والفهم من دون عناء عسيرا لعدم ظهور القرائن للمعنى المقصود" حيث تكون المعانى بعيدة والكنايات مفتقرة، تقول الخنساء:

# أعنييّ جودا ولا تجمدا ألا تبكيان لصخرا الندى

ومنه فصاحة المتكلم: هي الملكة التي يقتدر بها صاحبها على التعبير عن المقصود بكلام فصيح في أي غرض كان، ويكون بذلك قادرا على صياغة الكلام متمكنا من التصرف في ضروبه بصيرا بالخوض في جهاته ومناحيه".

وبعدما أعطيت للمفاهيم السالفة حقها من تعريف وإجمال من كلام بقي لي أن أتحدث عن البلاغة العربية والتي هي الواجب أن أوفيها حقها هي الأخرى وهذا نظرا لأهميتها في علوم اللغة التي قسمت وكانت البلاغة واحدة من علومها وهي الأخرى تنقسم إلى علوم ومباحث (علم البيان، والمعاني، والبديع) وبما أنه واحد من هذه العلوم البلاغية هو موضوع بحث إرتأيت أن أتكلم عن هذه العلوم ولكن ذلك بتخصيص لها فصلا كاملا فقد اكتفيت في المدخل بتحديد مفهومها وشروطها ليس إلا لأنه يوجد للحديث بقية.

البلاغة: لغة: لقد تضاربت التعاريف وكثر الجدول حول هذا العلم ولكن المعنى واحد وقد حاولت أن أرصد هذه التعاريف وذكر أهم ما جاء فيها حتى أفيد من يتصفح هذا البحث ويخوض في غمار هذا الموضوع.

2 عبد اللطيف شريفي، الإحاطة في علوم البلاغة، ص09.

\_

أعد ألتونجي: الجامع في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع، ص15.

يقول أحمد ابن فارس في معجمه: "الباء، اللام، والغين، أصل واحد وهو الوصول إلى الشيء، تقول بلغت المكان، إذ وصلت إليه، وقد تسمى المشارفة بلوبغا بحق المقاربة.

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَبَلَهُنَ فَأَهْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفِي ﴾ (سورة الطلاق الآية 02) أ، والبلاغة من قولهم: "بلغت الغاية إذا انتهيت إليها وبلغتها غيري... ومبلغ الشيء منتهاه، والمبالغة في الشيء الإنتهاء إلى غايته فسميت البلاغة بلاغة لأنها تنهي المعنى إلى قلب السامع فيفهمه"

يقول صاحب البيان والتبيين: "قيل للفارسي: ما البلاغة؟ قال: معرفة الفصل من الوصل، وقيل لليوناني: ما البلاغة؟ قال: تصحيح الأقسام واختيار الكلام، وقيل للرومي: ما البلاغة؟ قال: حسن الإقتضاب عند البداهة يوم الإطالة.

وقال ابن الأعرابي: قال المفضل بن محمد الضبي قلت للأعرابي: ما البلاغة؟ قال: الإيجاز في غير عجز، والإطناب في غير خطل"<sup>3</sup>

يقول عبد العزيز عتيق: "البلاغة: وضع الكلام في موضعه من طول وإيجاز، وتأدية المعنى أداءا واضحا بعبارة صحيحة فصيحة لها في النفس أثر خلاب"<sup>4</sup>

والبلاغة قيل أنما "إيضاح المعنى وحسن اللفظ، والإيجاز هو البلاغة، والبلاغة التقرب من المعنى البعيد... وهذا الكلام مهم وهي كعلم مجموعة القواعد والأصول الجمالية المستخلصة من أبرز آثار الأدب نثرا وشعرا، وبواسطتها يمكن للمتأدب أن يتحسس الجمال الأدبي"<sup>5</sup>

البلاغة: "مصدر بَلُغَ الرجل بضم إذا صار بليغا، وعبارات البلاغة في التعبير عن المعنى الصحيح لما طابقه من اللفظ الرائق...."

\_\_\_

<sup>1</sup> ابي الحسين أحمد ابن فارس، معجم مقاييس اللغة ، ت.عبد السلام محمد هارون، مج(1)، دار الجيل بيروت، لبنان، ص301، (مادة بلغ).

<sup>2</sup> بوجمعة شتوان، بلاغة النقد وعلم الشعر في التراث النقدي، الأمل للطباعة والنشر، منشورات مخبر تحليل الخطاب، الجزائر، 2007، ص 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، ت.عبد السلام محمد هارون، الجزء الأول، بيروت لبنان، ص77.

<sup>4</sup> محمد بوزواوي، معجم المصطلحات، الدار الوطنية للكتاب، الجزائر، 2009، ص78.

<sup>5</sup> د.ربيعة أبي فاضل، حولة في بلاغة العرب، وأدبحم، دار الجبل بيروت، لبنان، ط1، (1408ه/1988م)، ص39.

<sup>6</sup> د.مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، مقاربة جمالية، بيت الحكمة، الجزائر، ط1، (2015)، ص 74.

ومنه فإن معنى البلاغة في اللغة هو: "بلوغ الشيء والوصول إليه أو شارف أن يصل إليه وقد ارتبطت بالوصول وذلك نظرا لوصولها إلى أذن السامع وقلبه ولكن التعريف الذي نقله الجاحظ (ت255هـ) عن العتابي (ت208هـ):

 $^{1}$ كل من أفهمك حاجته من غير إعادة ولا حبسة ولا استعانة فهو بليغ $^{1}$ 

وقد عبر عنه السكاكي (ت295ه) بالحسن في قوله، وقال العتابي: كل من أفهمك حاجته فهو بليغ، وإنما عنى إن أفهمك حاجته بالألفاظ الحسنة، والعبارة النيرة فهو بليغ، فهو حسب نظره كما أورده في قوله: كل ما تبلغ به المعنى قلب السامع فتمكنه في نفسه كتمكنه في نفسك مع صورة مقبولة ومعرض حسن"2.

# البلاغة في الاصطلاح:

هي تقرير المعنى في الأفهام من أقرب وجوه الكلام، قال علي بن أبي طالب: "البلاغة إفصاح قول عن حكمة مستغلقة وإبانة عن مشكل" وقال صحار العبدي: "البلاغة الإيجاز"، وقال الحسن بن علي: "البلاغة إيضاح الملتبسات وكشف عوار الجهالات بأسهل ما يكون من العبارات"، وقال خالد بن صفوان: "البلاغة إصابة المعنى والقصد إلى الحاجة"، وقال إبراهيم الإمام: "هي الجزالة والإطالة"<sup>3</sup>. وقال الخليل ابن أحمد الفراهيدي (ت175ه): البلاغة ما قرب طرفاه وبعد منتهاه"<sup>4</sup>، والبلاغة في الكلام مرجعها إلى الإحتراز عن الخطأ في تأدية المعنى المراد وإلا لربما أدى المعنى المراد بلفظ فصيح غير مطابق لمقتضى الحال فلا يكون بليغا"<sup>5</sup> أما صاحب الفضل في أنه مهد وقعد لهذا العلم والذي هو

<sup>5</sup> محمد عبد المنعم خفاجي، ود.عبد العزيز شرف، البلاغة العربية بين التقليد والتجديد، دار الجيل، بيروت لبنان، ط1، (1421ه/1992م)، ص107.

12

\_

<sup>1</sup> د. مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، مقاربة جمالية، بيت الحكمة، الجزائر، ص74.

 $<sup>^{2}</sup>$  العسكري أبو هلال، الصناعتين، ت.منير قميحة، دار الكتب العلمية، ط $^{2}$ ، بيروت، لبنان، (1409ه/1989م) ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد اللطيف شريفي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ( $^{2004}$ )، ص $^{11}$ 

<sup>4</sup> عبد اللطيف شريفي، الإحاطة في علوم البلاغة، 12.

الإمام عبد القاهر الجرجاني: "يدرج النظم في البلاغة فقد عني بضبط ألوان البلاغة وفرق بينها، وقد وضع لذلك كتابا خاصا أسماه أسرار البلاغة". 1

يقول د.أحمد أبو حاقة: "لقد تعددت أقوال الدارسين والنقاد والبلغاء في البلاغة، وتنوعت وتباينت وفقا للمنطلقات التي انطلقوا منها، والمعايير التي وضعوها، والمفاهيم التي تكونت لديهم عنها والأذواق التي اختصوا بحا، والأهداف التي سعوا إلى تحقيقها لكنهم اتفقوا جميعا على أنها: بلوغ المعنى أي الوصول إليه بأسلوب صالح من اللفظ اختيارا وتركيبا وأنها مطابقة الكلام لمقتضى حال الخطاب في ما يدعو مقام الكلام إليه، وما تستلزمه أحوال المخاطبين في التكلم على وجه مخصوص باعتبار عقولهم ومعارفهم، وقدرتهم في البيان والمنطق فلكل فئة من الناس كلام لها، وفن من القول لا يسر مسره سواه". ومنه يمكن القول: "البلاغة هي ضروب فمنها: الشعر، والخطابة، ومنها بلاغة النثر، ومنها بلاغة التأويل)" في مقول المجرحاني: "واعلم أن ليس النظم إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم النحو، وتعمل على قوانينه وأصوله، ويعرف مناهجه التي نهجت فلا تزيغ عنها، وتحفظ الرسوم التي رسمت لك فلا تخل بشيء منها" أ.

ثم يذكر قولا لدكتور محمد العمري: "البلاغة مفهوم تاريخي، أي أنه يتغير ويتطور ساعيا لاستيعاب كل الصور والتجليات المرصودة عصرا بعد عصر تلك الصور التي كرس التاريخ استعمال البلاغة (رافدها وفروعها، وبدائلها)... كما توسع مجال البلاغة مستفيد بدوره من تلاقح الحضارات وهذا ما وقع في المحتمع العربي، فبعد عصر الشعر، والعصر الذهبي للخطابة، جاء عصر الكتابة، ففتح أمام البلاغة آفاق جديدة". 5

كما أن الفصاحة يوصف بما الكلمة، والكلام والمتكلم، فإن البلاغة: يوصف بما الكلام والمتكلم.

\_

أ الإمام عبد القادر الجرجاني، شرح أسرار البلاغة، ت محمد إبراهيم الشاوي، مصر، ص14.

<sup>2</sup> أحمد أبو حاقة وجوزيف إلياس، المفيد في القواعد والبلاغة والعروض، دار العلوم للملايين ، بيروت لبنان، جزء 2، ط1، 1999، ص154.

<sup>3</sup>c. محمد مشبال، البلاغة والخطاب، دار الأمان، الرباط، المغرب، الطبعة الأولى، (1435هـ/2014م)، ص 36.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 132.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، مأخوذ من خاتمة الكتاب.

# أنواع البلاغة:

تطلق البلاغة على وصف الكلام المعجب كما تطلق على المتكلم بما:

1 بلاغة المتكلم: "فهي ملكة تمكن صاحبها من أن يعبر عن خلجات نفسية بعبارات بليغة 1رصينة، مراعيا من يخاطب ويتسم البليغ برصانة القول، وسلامة النظر، والابتكار وتنسيق المعانى... $^{1}$ وبلاغة الكلام هي: "ملكة في النفس يقتدر بها صاحبها على تأليف كلام بليغ مطابق لمقتضى الحال مع فصاحته في أي معنى قصده". $^2$ 

2- بلاغة الكلام: فهي مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته ومقتضى الحال مختلف فإن مقامات الكلام متفاوتة، فمقام التنكير بيان مقام التعريف، ومقام الإطلاق بيان مقام التقييد، ومقام التقديم يباين مقام التأخير، ومقام الذكر يباين مقام الحذف، ومقام القصر يبان مقام خلافه، ومقام الفصل بيان مقام الوصل، ومقام الإيجاز بيان مقام الإطناب والمساواة، وكذا خطاب الذكى بيان مقام خطاب الغبي، وكذا لكل كلمة مع صاحبتها مقام، إلى غير ذلك..."<sup>3</sup>

"والكلام البليغ هو الذي يصوره المتكلم بصورة تناسب أحوال المخاطبين ويشمل على حال (مقام) ومقتضى (اعتبار مناسب).

أما الحال والمقام: فهو الأمر الحامل للمتكلم على أن يورد عباراته على صورة مخصوصة دون أخرى وينقسم إلى غرض ومخاطب.

أما مقتضى الحال أو الاعتبار: فهو الصورة المخصوصة التي تورد عليها العبارة". 4

يقول الجاحظ: "والمعاني مطروحة في الطريق يعرفها العجمي والعربي والقروي والبدوي، وإنما الشأن في  $^{5}$ إقامة الوزن، وتخير اللفظ، وسهولة المخرج، وصحة الطبع، وكثرة المادة وجودة السبك $^{-1}$ 

 $^{2}$  عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون، الجزائر، (2004)، ص13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص 25.

<sup>3</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت محمد فاضلي، دار الأبحاث للترجمة والنشر والتوزيع، ط1، الجزائر، 2007، ص16.

<sup>4</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ص13.

الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت .د. محمد فاضلي، ص17.

# الفرق بين البلاغة والفصاحة:

الفصاحة: "تكون مقصورة على وصف الألفاظ ، أما البلاغة: تكون وصفا للألفاظ والمعاني فلا يقال للكلمة الواحدة التي لا تؤدي معنى أنها بليغة وحتى إن قيل عنها فصيحة كل كلام بليغ فصيح وليس كل فصيح بليغ". 1

الفصاحة: هي الظهور والوضوح وهي صفة للألفاظ الجميلة.

البلاغة: بلوغ المعني، أي الوصول إليه.

الفصاحة: تضم اللفظ أما البلاغة: تضم اللفظ والمعنى"^

# منزلة البلاغة العربية بين الفنون والآداب:

إن للبلاغة العربية منزلة عالية ومكانة رفيعة بين الفنون والآداب، وهذا لأنها تتعلق بقضية الإعجاز القرآني وإذا أردنا فهمه والوصول إلى غاياته السامية لابد من دراسة البلاغة العربية يقول: السكاكي في مفتاح العلوم: "الويل كل الويل لمن يتعاطى التفسير وهو بحما جاهل، أي: المعاني والبيان" وهي سبيل وطريق إلى معرفة الإعجاز القرآني الكريم وهذا الإعجاز البليغ" كما أنها تعين النقاد وتعينهم على فهم النصوص الأدبية فهما جيدا". 3

وها قد وصلت لأهم عنصر في الموضوع ألا وهو:

مباحث وأنواع علوم البلاغة: "وللعلم، فإن البلاغة نشأت أول ما نشأت وحدة شاملة لمباحث علوم المعاني، البيان والبديع، بلا تحديد أو تمييز بينهما، وخير شاهد على ذلك كتب المتقدمين من علماء العربية التي كانت تتجاوز فيها مسائل علوم البلاغة وتخلط بعضها ببعض حتى أخذ المشتغلون بالبلاغة العربية ينحون بها شيئا فشيئا نحو التخصيص والاستقلال ثم جاء عبد القاهر الجرجاني في قول: "د.أحمد ق فوضع نظرية علم المعاني ونظرية علم البيان" وكان صاحب الفضل في ذلك يقول: "د.أحمد

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد اللطيف شريفي، وزبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ص $^{-2}$ .

<sup>. 165</sup>مد أبو حاقة، وجوزيف إلياس، المفيد في القواعد والبلاغة والعروض، ص $^2$ 

<sup>3</sup> د. محمد على حسن ورمضان الجربي، البلاغة التطبيقية، مكتبة الآداب القاهرة، مصر، ط الأولى، (1430هـ/2009م)، ص21.

 $<sup>^{4}</sup>$  عبد اللطيف شريفي وزبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ص17.

خليل: "لقد تميز عبد القاهر الجرجاني حيث وضع الأصول والقواعد التي تركز عليها نظرية النظم وأنه سبب هذه الدراسات". <sup>1</sup>

قستم العلماء علم البلاغة إلى ثلاث علوم وهذا من أجل الاهتمام بما ودراسة فروعها، وهذا تسهيلا للدارس لهذا العلم - وقد أطلق العلماء المتقدمون (علم البيان) في بادئ الأمر - ولكن سرعان ما تمّ ضبط المفاهيم - وللنظر في علم المعاني، وعلم البيان، وعلم البديع من باب تسمية البعض بالكل، فقالوا:

1) علم يحترز به عن الخطأ في تأدية المعنى الذي يريده المتكلم لإيصاله إلى ذهن السامع، وسموه علم المعاني. وهو الذي يُعرف به أحوال اللفظ التي بما يطابق اقتضاء الحال.

2) علم يحترز به عن التعقيد المعنوي، أي قليل الفصاحة والبيان للمعنى المراد وسموه - علم البيان: هو معرفة مقصد الأديب من كلامه، إذا أداه بطرق يختلف بعضها عن بعض من حيث الوضوح للمقصد.

3- علم يراد به تحسين الكلام وتزيينه، وسموه علم البديع: وهو متأخر عن العلمين السابقين وتابع لهما، ويعتمد على تزيين الكلام وترصيعه وتحسينه". 2

ولكل واحد من هذه العلوم أقسام وأنواع:

البيان : الصور البيانية، الاستعارة، الكناية، الجاز.

المعاني: يضم: الاسناد وأحواله، المسند والمسند إليه، أحوال المتعلقات القصر، الأساليب الخبرية والانشائية، الإيجاز، الإطناب، المساواة، الفصل الوصل.

البديع: يضم المحسنات البديعية: الطباق، الجناس، المقابلة، السجع...

وأما موضوع بحثي هذا هو الأساليب البلاغية وأقصد بها الأسلوب الخبري والانشائي وهو ضمن مباحث علم المعاني.

2. محمد ألتوخي، الجامع في علوم البلاغة والمعاني، البيان، البديع، دار العزة والكرامة وهران، الجزائر، ط1، (1434هـ/2013م)، ص23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السيد أحمد خليل، مدخل إلى دراسة البلاغة العربية، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، بيروت لبنان، (1968)، ص7.

المبحث الأول: مفهوم علم المعاني

المبحث الثاني: أبواب علم المعاني و أقسامه

المبحث الثالث: الهدف من علم المعاني و فائدته

#### تمهيد:

وبعدما تطرقت في المدخل إلى الكلام عن بعض المفاهيم والتي ارتأيت أنها مهمة في بحثي هذا وهذا نظرا لتداخل العلوم مع بعضها البعض حيث أنه لا يمكن دراسة أي مبحث أو علم من هذه العلوم بمعزل عن أخيه وهذا يبين لنا عظمة اللغة العربية وقدرتما على احتضان جميع العلوم والاختصاصات فهي لغة القرآن، قال الله تعالى: ﴿ هم (1) وَالْكِتَاجِ الْمُبِينِ (2) إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنَا لَمُ تَعَالِي الله تعالى . (سورة الزخرف الآية 03).

فبقي عليّ أن أتحدث عن اللب وهو موضوع هذا البحث ألا وهو علم المعاني والذي هو الآخر اخترت عنصرا من عناصره من أجل الدراسة وهو الأساليب الخبرية والانشائية وهذا نظرا لأهميتها في الدراسة البلاغية ولأنها هي الأخرى لها تأثير من حيث المعنى كما أنها تضفي جمالا على النص الأدبي سواءا أكان منظوما أو منثورا، ولكن قبل أن أبدأ بسرد مفهوم علم المعاني ارتأيت أن أعرج ولو قليلا على أخواته وهي:

علم البيان والبديع وهذا نظرا لأني لم أوفيهما حقهما في المدخل.

"كان العربي منذ الجاهلية يتباهى بفصاحته وبلاغته وإذا انتقد أحدهم قولا لشاعر تعرض لبلاغته في المعنى من غير أن يكون علما ...ولكن سرعان ما غدت البلاغة علما، وتفرعت البلاغة حتى غدت علوما وهي: علم المعاني، وعلم البيان، وعلم البديع... ويعد الجاحظ (ت255°) أول من تكلم على البلاغة في كتابه البيان والتبين وذكر نقاط عن علمي المعاني والبيان، ولكن خير من درس البلاغة هو عبد القاهر الجرجاني حيث أنه درس بالتفصيل علمي المعاني والبيان من دون علم البديع، ثم انتهوا إلى أن علم البلاغة ذو ثلاثة فروع وهي: علم المعاني، علم البيان، وعلم البديع وقد كان الدافع الأول للتأليف في علوم البلاغة هو إبراز عظمة الإعجاز القرآني لغة وبيانا.

لقوله تعالى: ﴿ قُل لَّذِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَالَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُمُوْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا (88)﴾. (سورة الإسراء آية 88). 1

حيث أن أغلب العلماء قالوا أن الجاحظ هو الذي يعتبر بمثابة المؤسس لهذا العلم ولذا يقول: "طه حسين: "بدأ البيان العربي بالجاحظ والذي رفع عماده وأتمّ بناء معبد القاهرة الجرجاني في (ق5ه) "والبيان العربي كان ولا زال هو الرائد، يقول رمضان الجربي: "البيان العربي (علوم البلاغة) أصيل في مادته ومنهجه، وأسلوبه وأنه مستنبط من القرآن والأحاديث النبوية والشعر العربي القديم، وأن اللغة العربية لغة عالمية، قادرة على مسايرة العصور المختلفة لسهولتها ومرونتها...  $^{8}$ ".

ومنه يمكن القول أن الذي مهد لعلوم البلاغة هو الجاحظ والذي بناها عبد القاهر الجرجاني والذي قسم هذا البناء هو السكاكي فهو الآخر له الفضل في ظهور علوم البلاغة حيث تحدث في كتابه مفتاح العلوم عن علمي البلاغة البيان والمعاني.

يقول صاحب الكتاب المفيد في القواعد والبلاغة: "إن البلاغة تقوم الذوق وجمال التعبير وسلامة التفكير وحسن الإيضاح والدقة في تأليف الكلام، فهي فن مهارة الكلام وإحادة الكتابة والخطابة، وقد بلغ العرب فيها مرتبة عالية منذ الجاهلية وتنبهوا لها ولخصائصها في الشعر والخطابة وساعدت أسواقهم على ذلك فأقاموا في الأسواق تحكيما بين الشعراء، وكان من الشعراء النابغين من يقوم في هذه الأسواق مقام القاضي على نحو ما كانوا يحتكمون إلى النابغة الذبياني ... ثم جاء الإسلام ومعه القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف فسجلت البلاغة ارتقاءا مدهشا وسما فيها الكلام سموا مثاليا وعد القرآن أرفع نموذج للبلاغة العربية وهو حتى اليوم كذلك وعلى مرّ العصور الكلام شموا مثاليا وعد القرآن أرفع نموذج للبلاغة العربية وهو حتى اليوم كذلك وعلى مرّ العصور تكون للبلاغة علم له أسسه وقواعده وأصوله وفروعه، عرف "بعلم البلاغة"، وهو يتكون من ثلاث فروع وهي: علم المعاني، علم البيان، علم البديع" ومنهم من يقدم علم البيان نظرا لظهور أول

4 أحمد أبو حاقة، وحوزيف إلياس، المفيد في القواعد والعروض، ج2، دار العلوم للملايين، بيروت لبنان، ط1، 1999، ص155-156.

<sup>1</sup> محمد ألتونجي : الجامع في علوم البلاغة، ص23.

 $<sup>^{2}</sup>$ رمضان الجربي، البلاغة التطبيقية دراسة تحليلية لعلم البيان، مكتبة الآداب القاهرة (مصر) ط $^{1}$ ،  $^{2009}$ )، ص $^{2}$ 

<sup>\*</sup> البيان العربي كان يقصد به في القديم البلاغة وعلومها.

<sup>3</sup> رمضان الجربي، البلاغة التطبيقية، ص36.

العلوم، وهو علم يطلق على هذه العلوم الثلاثة مجتمعة اسم (علم البيان) من باب تسمية الكل باسم الجزء وبهذا يصبح علم البيان مرادفا لعلم البلاغة.

# 1- علم البيان:

يقول مسعود بودوخة: "انتقل مصطلح علم البيان من العام وهو البلاغة والإفصاح إلى الخاص وهو علم يتناول المجازات والتشبيهات بأنواعها،... وعلى المعنى الأول نزل القرآن الكريم مادحا البيان. قال تعالى: ﴿الرَّدْهُنُ (1) عَلَمُ الْهُرْآنَ (2) دَلَقَ الْإِنْسَانَ (3) عَلَمُهُ الْبَيَانَ (4) ﴾ (سورة الرحمن الآية 04). قال الجاحظ: "والبيان اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى وهتك الحجب دون الضمير حتى يفضي السامع إلى حقيقته، ويهجم على محصوله، كائن ما كان ذلك البيان... "2. إذن علم البيان هو علم: "يحترز به عن التعقيد المعنوي أي عن أن يكون الكلام غير واضح على إذن علم البيان هو علم: "يحترز به عن التعقيد المعنوي أي عن أن يكون الكلام غير واضح على

إذن علم البيان هو علم: "يحترز به عن التعقيد المعنوي أي عن أن يكون الكلام غير واضح على المعنى المراد، وهو يشمل الطرق المتنوعة - المختلفة - التي يصوغ بها المتكلم كلامه لبيان مقصده وإيصال الأثر الذي في نفسه إلى نفس السامع"3.

# 2- علم المعاني:

وهذا موضوع بحثي حيث أني أدرس مبحث من مباحثه وهي الأساليب البلاغية والمتمثلة في أسلوب الخبري والأسلوب الإنشائي، فعلم المعاني: "هو يحترز به عن الخطأ في تأدية المعنى الذي يريده المتكلم، لإيصاله إلى ذهن السامع"4.

# 3 - علم البديع:

وهو ثالث هذه العلوم حيث أنه يهتم بتحسين الكلام وتنميقه فهو يتمثل في المحسنات البديعية وقد جاء في معجم مقاييس اللغة لابن فارس: "الباء والدال والعين، أصلان: أجدهما ابتداء الشيء وصنعه لا عن مثال، والله بديع السموات والأرض، والعرب تقول: ابتدع فلان الركبي إذا استنبطه وفلان بدع

-

<sup>1</sup> د.مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية مقاربة جمالية، بيت الحكمة، الجزائر، ط1، (2015) ، ص99.

<sup>2</sup> د.مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، بيت الحكمة، الجزائر، ص99.

<sup>3</sup> أحمد أبو حاقة، وجوزيف إلياس، المفيد في القواعد والبلاغة والعروض، ج2، دار العلوم للملايين، بيروت، لبنان، ط1، (1999)، ص156.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 156.

في هذا الأمر، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَا كُنْهُ مِا كُنْهُ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ (سورة الأمقاض، الآية 09)، أي ما كنت أول الرسل...ومن بعض ذلك اشتقت البدعة"1.

"فالبديع يرتبط في الأصل بمعنى الإبداع والإتيان بما هو جديد غير مقلد، وهذا أحد شروط العملية الفنية<sup>2</sup>"

فعلم البديع حسب تعريف العلماء: "فهو يراد به تحسين الكلام في بحيرة البلاغة"".

كما أن لكل علم أو مبحث من هذه المباحث عناصر وأقسام يحتويها ويضمها فعلم البيان يضم كل من: الاستعارات والجازات، والكنايات والتشبيهات...

كما أنه له منحى جمالي: ويتمثل هذا المنحى الجمالي في الأثر الذي يضفي على جمال النص يقول د.مسعود بودوخة: "يتجلى المنحى الجمالي في موضوعه الجمالي الذي ينصب على دراسته، وكل أسلوب يريد أن يكون على قدر من الجمال، وإن أهم أثر جمالي يرتبط بعلم البيان وظواهره وله الأثر الإيحائى الناتج عن الجازات وكثافة اللغة". 4

أما علم المعاني: فلى فيه تفصيل فيما يلى: من المباحث لأنه هو موضوع بحثى هذا.

علم البديع: وهو الآخر يضم مواضع والتي تتمثل في المحسنات البديعية من: (طباق، جناس، سجع، مقابلة، تورية،...).

ويظهر المنحى الجمالي لعلم البديع في قول الجاحظ: "والبديع مقصور على العرب ومن أجله فاقت لغتهم كل لغة وأربت على كل لسان، ويقول أيضا: "والمقصود بالبديع (جميع فنون البلاغة) لأن البديع هو الشيء المبدع الغريب الذي يؤثر في النفوس، ويحرك المشاعر النفسية"<sup>5</sup>، فهو يهتم بالإبداع والجمال للنص ويظهر محاسنه وجوانب الروعة فيه.

\_\_

مد بن فارس، مقاييس اللغة، ت.عبد السلام محمد هارون، مج1، دار جيل ، بيروت لبنان، مادة بدع، ص309.

<sup>2</sup> د.مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، ص102.

<sup>3</sup> د.أحمد أبو حاقة، جوزيف إلياس، المفيد في القواعد والبلاغة، دار العلوم للملايين بيروت ، لبنان، الطبعة الأولى، (1999م)، ص156.

<sup>4</sup> د.مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، ص102.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> رمضان الجربي، البلاغة التطبيقية، دراسة تحليلية لعلم البيان، مكتبة الأداب القاهرة، مصر، ط1، (1430ه/2009م)، ص30.

وبعد أن تحدثت عن علوم البلاغة ومباحثها من علم البيان والبديع فقد بقي علي أن أتكلم عن أهم عنصر في هذه العلوم والذي هو علم المعاني.

# المبحث الأول: مفهوم علم المعاني

أ/ لغة: بعد أن نقبت في كتب العلماء القدماء والأوائل من معاجم لم أجد تعريف لغوي واضح يجمع فيه علم المعاني بل هو موجود في كلمة معنى إذ أرجعه العلماء إلى مصدره أي مصدر المعاني (معنى) وقد قسمت هذا المفهوم إلى قسمين وهو كلمة : علم، ومعنى.

أ/ العلم لغة: "science" وهو المعرفة الصحيحة التي يقاس صدقها على معايير ثابتة، ومحددة، كما يطلق العلم على الاعتقاد الجازم المطابق للواقع.

يقول ابن خلدون: "إن الكلام علم يتضمن الحجاج عن العقائد... "1

ب/ المعنى: "Sens": هو المضمون الذي يعبر عنه الأديب في أعماله الأدبية ويقابله لفظ المبني، قد يسمى المضمون الفكرة، والفصل بين اللفظ والمعنى، أو بين الشكل والمضمون، لا وجود له، وقد قال ابن رشيق القيرواني: "اللفظ جسم، وروحه المعنى"، وقال الناقد المعاصر محمد منذور: "التحدث عن المعنى، والمبنى كالتحدث عن شفرتي المقص والتساؤل عن جودة أحدهما كالتساؤل عن أي الشفرتين أقطع"2.

وبعدما تطرقت تعريف كل من معنى (العلم والمعنى) محاولة رصد له مفهومه أو تقريبه إلى المتلقي بقي عليّ التطرق إلى رصد مفهوم علم المعاني عند أهل الاصطلاح.

# 2/ علم المعانى اصطلاحا:

لم أجد تعريفا يشمل علم المعاني أو يضمه كتعريف أو مفهوم واحد في أمهات الكتب لكن أهل الاصطلاح من اللغويين وحتى البلاغيين درسوه وعرفوه وأفاضوا في ذلك حتى أنهم لم يتركوا لمن يأتي

2 محمد بوزواوي، معجم مصطلحات الأدب، ص271.

\_\_\_

22

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد بوزواوي، معجم مصطلحات الأدب، الدار الوطنية للكتاب، الجزائر، 2009، ص200.

بعدهم ما يقولون. يقول: العلامة الطاهر بن عاشور: " فن المعاني هو علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يكون بليغا فصيحا في إفراده وتركيبه "".

أما الخطيب القزويني فهو الآخر تحدث عنه فأعرب فيه وأفاض يقول في كتابه الإيضاح: "هو علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بحا يطابق مقتضى الحال، وقيل (يعرف) دون (العلم) رعاية لما اعتبره بعض الفضلاء من تخصيص العلم بالكلمات والمعرفة بالجزئيات، كما قال صاحب القانون في تعريف الطب "الطب علم يعرف به أحوال بدن الانسان " وقال الشيخ أبو عمرو محمه الله « التصريف علم بأصول يعرف بحا أحوال أبنية الكلم » وقال السكاكي علم المعاني هو: "تتبع خواص تراكيب الكلام في الإفادة وما يتصل بحا من الاستحسان وغيره، ليحترز بالوقوف عليها عن الخطأ في تطبيق الكلام على ما تقتضى حال ذكره ".

ومنه يمكن القول عنه أنه يطلق عليه في الاصطلاح التعبير باللفظ وهذا عمّ يتصوره الذهن أو العقل أو كذلك الصورة الذهنية من حيث ما يقصد من اللفظ وهو ذلك علم يعرف به أو ما يحترز به عن الخطأ.

أما إبراهيم الشاوي ، فيرى أن علم المعاني : "يعتمد على قواعد وأصول، وهذه القواعد هي التي تحكم أحوال اللفظ وماذا يجب فيه حتى يكون مطابقا لمقتضى الحال سواء حال المتكلم أو حال المخاطب وأحوال اللفظ تشمل أحوال اللفظ المفرد تعريفا وتنكيرا وتقديما وتأخيرا وموقعه في الكلام، والأنسب من ذلك لمقاصد المتكلم والأنسب منه لحال المخاطب، كما تشمل أحوال اللفظ المركب مؤكدا وغير مؤكد ، وموجزا ومطنبا، وخبرا وإنشاءا، ومفصولا وموصولا بحسب مقاصد المتكلم وأحوال المخاطب، وينبغي أن يوضع في الاعتبار أن المطابقة لمقتضى الحال تتحقق بكل علوم اللغة وضروبحا وهكذا كانت رؤية الأوائل حتى جاء الخطيب فحصرها في علم المعاني، وذلك للتنبيه على أن هذا

<sup>2</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت.محمد فاضلي، دار الأبحاث للتحرمة، والنشر والتوزيع، الجزائر ، ط1، (2007)، ص23.

-

<sup>1</sup> العلامة محمد الطاهر بن عاشور، موجز البلاغة، ت.أبي عبد الرحمان عبد الرحيم بن عبد الكريم بوقطة، دار الإمام مالك للطباعة والنشر والتوزيع، السداسي الأول (1438هـ/2017م)، الجزائر، ص 23.

<sup>\*</sup> هو أبو على الحسين بن عبد الله، الشيخ الرئيس ابن سينا، أشهر أطباء المسلمين (428).

<sup>ً</sup> أبو عمر عثمان بن عمر أبي بكر، فقه و أصولي، ت 646 هـ

دراسة علم المعاني الفصل الأول

العلم له مزيدا في الاختصاص بمراعاة الأحوال عند تخير الألفاظ وصياغتها على طرائق خاصة تناسب تلك الأحوال"، وأبواب علم المعاني ثمانية "الإسناد الخبري، أحوال المسند إليه، أحوال المسند، متعلقات الفعل القصر، الإنشاء، الفصل والوصل، الإيجاز، الإطناب والمساواة"، ولا خلاف على أن الطبع والذوق والمعرفة شروط لإدراك مزايا هذه الأحوال ومحاسنها".

يقول محمد ألتونجي: في تحديد مفهوم علم المعاني "هو العلم الذي تعرف به أحوال اللفظ التي بها يطابق اقتضاء الحال، أي ما يناسب المخاطب أو الموضوع، واعتماده على اللفظ المناسب، فالأديب العاقل الذي يفكر بالمعاني في نفسه، حتى إذا نضجت أخرجها بالألفاظ، واختار لها المفردات التي يقتضيها الحال، فإن هو أرسل المعاني من غير تزيين، ولم يعتن بالألفاظ التي تزين معانيه على سرعة وخذلانه، كما أن مقتضى الحال يتطلب الإيجاز في مخاطبة المرء المتنبه الواعي، كما يتطلب الإسهاب والإطناب مع المرء الجاهل، وهو في كلا الأمرين بليغ في أداء معانيه، فإن هو عكس الآية أساء التصرف، وخرج عن معنى البلاغة ومقتضى الحال...

ولعلم المعاني أصول وقواعد يُعرف بما أحوال الكلام العربي، بحيث يكون وفق الغرض الذي سبق له، فلا يجوز الإيجاز في موضع الإطناب، ولا العكس، وموضوعه اللفظ، وأساسه الإعراب ومجمل قواعد النحو، وفائدته معرفة إعجاز القرآن، والوقوف على أسراره البلاغية والفصاحية، أي الفصيحة، وواضعه عبد القاهر الجرجاني، ت471هه) $^{2}$ .

وعليه فإن لعلم المعاني الفضل في شرح المقاصد الأسلوبية لدى المخاطب والتي يستخدمها الأديب ، سواءا :"إيجازا وإسهابا، وخبرا وإنشاءا، وقصرا وحصرا"، وهذا من أجل فهم الصيغ التي اختارها الأدباء لفهم المطلوب والمقصود والمغزي.

ص.40

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد إبراهيم الشاوي، علوم البلاغة، (المعني، البيان، البديع)، دار اليقين للنشر والتوزيع، المنصورة، مصر، الطبعة الأولى، (1432هـ/2011م)،

<sup>2</sup> د.محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة (المعاني، البيان، البديع)، دار العزة والكرامة للكتاب، وهران، الجزائر، الطبعة الأولى، (1443هـ/2013م)، .38-37-36

ولقد ولد علم المعاني وتكون في القرن السادس وفي هذا الصدد يقول د.محمد إبراهيم: "لم يعرف علم المعاني بهذا الاسم إلا في القرن 6ه ، ولكن مفردات هذا العلم (الخبر والإنشاء، الإسناد وأحواله، القصر، الإيجاز والإطناب، والمساواة، التقديم والتأخير)"، وردت متفرقة في ثنايا الدراسات اللغوية والنقدية، والتي دارت حول الشعر وكذلك في الدراسات اللغوية للقرآن مثل: مجاز القرآن: "لابن عبيدة وفي معاني القرآن للزجاج، ولكن سرعان ما تجمعت هذه الروافد وغيرها عند عبد القاهر الجرجاني وهو لم يكن يقصد التأسيس لعلم البلاغة أو علم المعاني، وإنما قصد البحث في إعجاز القرآن فقد بحث في مكونات النظم وعناصره التي تشكل كل ضروب البلاغة أ".

أما في كتاب الإحاطة لكل من عبد اللطيف و زبير فيقولان: "هو علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بما يطابق مقتضى الحال بحيث يكون وفق الغرض الذي سبق له، وموضوعه دراسة اللفظ العربي من حيث إفادة المعاني الثواني التي هي الأغراض المقصودة للمتكلم من جعل الكلام مشتملا على تلك اللطائف والخصوصيات التي بما يطابق مقتضى الحال، فالكلام يفيد بأصل وضعه معنى يسمى المعنى الحقيقي أو الأصلي ولكنه قد يخرج أحيانا عن المعنى الذي وضع له أصلا ليؤدي معنى جديدا يفهم من السياق وترشد إليه الحال التي قيل فيها : أساليب الأمر، والنهي، الاستفهام... والتي هي الأخرى قد تخرج عن معناها الأصلي، وهذا يكون لغرض بلاغي، أو ما يقتضيه ظاهر الكلام، ويقول أهل المعاني الكلام الذي يوصف بالبلاغة وهو الذي يشمل للفظه أو لمعناه اللغوي أو العرقي أو العرقي أو العرقي أو المعنى التي تفهم المعنى المقصود الذي يريد المتكلم إثباته أو نفيه ""

وبعدما تكلمت عن مفهوم علم المعاني لغة واصطلاحا وحاولت عرض لأهم معانيه وخاصة منها الاصطلاحية ولأهم العلماء والبلغاء الذين يكلموا عنه وأفاضوا فيه حتى إن الدراسات التي جاءت بعدهم ما هي إلا عبارة عن تكملة لما جاؤوا به هؤلاء العلماء. وكلنا نعلم أن لعلم المعاني أقسام ومباحث والتي سماها القدماء أبواب، وهي تتمثل فيما يلي: ولقد قدرت بثمانية أبواب:

\_

25

<sup>2</sup> د.عبد اللطيف شريفي، زبير دارقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر، 2009، ص15-16.

أحوال الإسناد، أحوال المسند إليه، أحوال المسند، أحوال متعلقات الفعل، القصر، الخبر والإنشاء، الفصل والوصل، الإيجاز والإطناب والمساواة.

## المبحث الثاني أبواب علم المعاني وأقسامه:

يذكر ويحصي البلاغيين وحتى اللغويين أن لعلم المعاني ثمانية أبواب أو أقسام أو مباحث وهي كالتالى:

الإسناد وأحواله، القصر، متعلقات أحوال الفعل ، الإيجاز، الإطناب، المساواة، التقديم والتأخير. يقول الدكتور الخطيب القزويني: "إن الكلام إما خبر أو إنشاء، لأنه أن يكون لنسبة خارج تطابقه أو لا يكون له الخارج الأول الخبر، والثاني الإنشاء، ثم الخبر لابد له من إسناد ومسند إليه، وأحوال هذه الثلاثة هي الأبواب الثلاثة الأولى، ثم المسند قد يكون له متعلقات إذا كان فعلا، أو متصلا به أو في معناه، كاسم الفاعل ونحوه، وهذا الباب الرابع، ثم الإسناد والتعلق كل واحد منهما يكون إما قصر، أو بغير قصر، وهذا هو الباب الخامس، والإنشاء هو الباب السادس، ثم الجملة إذا قرنت بأخرى فتكون الثانية إما معطوفة على الأولى، أو غير معطوفة، وهذا هو الباب السابع، ولفظ الكلام البليغ إما إيجاز أو إطناب أو مساواة وهذه هي الأبواب الثمانية لعلم المعاني... أ"، ومن العلوم لكل عاقل أن قصد المخبر بخبره إفادة المخاطب إما نفس الحكم وهذا للذي يكون يحمل الخبر وهنا يحدث هذا الخبر فائدة فتسمى فائدة الخبر أو يكون المخبر عالما بالخبر وهذا يحدث ما يسمى لازم الفائدة للخبر "2. و على ضوء هذا الكلام ندرس الأساليب البلاغية.

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت.محمد فاضلي، دار الأبحاث للترجمة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، الجزائر (2007)، ص24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت.محمد فاضلي، ص25.

## 1/ الأساليب البلاغية:

وهي تتمثل في الأسلوب الخبري والأسلوب الإنشائي وهذان الأسلوبان اخترتهما حتى يكونان مغزى دراستي ، وقد خصصت لهما مبحثا في الفصل الثاني لكن لا داعي من أن أتكلم عنهما ولو قليلا وهذا لأبي سوف أتحدث عنهما لاحقا لأنهما موضوع دراستي في هذا البحث.

أ/ الخبر: "أو الأسلوب الخبري"، وفيه يقول السكاكي: "والأولى بدون هذه تمتنع، وهذه بدون الأولى متنع، كما هو حكم اللازم المجهول المساواة أي يمتنع لأن لا يحصل العلم الثاني من الخبر نفسه عند حصول الأول منه الامتناع حصول الثاني قبل حصول الأول، مع أن سامع الخبر من المخبر كاف في حصول الثاني منه، ولا يمتنع أن لا يحصل الأول من الخبر نفسه عند سماع الثاني منه، بجواز حصول الأول قبل الثاني، وامتناع حصول الخاص<sup>1</sup>".

وقد ينزل العالم بفائدة الخبر ولازم فائدته منزلة الجاهل لعدم جريه على موجب العلم، فيلقي إليه الخبر كما يلقي إلى الجاهل بأحدهما، معناه إذا كان العالم للخبر فهنا يحدث ما يسمى لازم فائدة الخبر، وهذا لدرايته المسبقة له، أما إذا كان الخبر مجهولا فهنا يحدث ما يسمى فائدة الخبر أي أنه أعطاه فائدة، و قد قال السكاكي في كتابه مفتاح العلوم: "وإن شئت فعليك بكلام رب العزة ، فال تعالى: ﴿وَلَهَدْ مَلِمُوا لَهُنِ الشَّتَرَاهُ مَا لَهُ فِيهِ الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ أَ وَلَهِنْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنهُسَمُهُ أَ لَوُ كَانُوا يَعْلَمُونَ (102) ﴾ (سورة البقرة - الآية 102). "ونظيره في النفي والإثبات"،

قوله تعالى: ﴿ وَهَا رَهَيْتُمَ إِذْ رَهَيْتُمَ... ﴾ (سورة الأنهال-الآية 17).

وقوله أيضا: ﴿ وَإِن نَّكَثُوا أَيْمَانَهُم مِّن بَعْدِ عَمْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُوا أَنِمَّةَ الْكُفْرِ ﴿ إِنَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ لَعَلَّمُمُ يَنتَهُمُونَ (12) ﴾ (سورة التوبة-الآية 12).

وهذا لفظه، وفيه إيهام أن الآية الأولى من أمثلة تنزيل العالم بفائدة الخبر ولازم فائدته منزلة الجاهل بهما، وليس منها، بل هي أمثلة تنزيل العالم بالشيء منزلة الجاهل به، لعدم جريه على موجب العلم،

-

27

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت،محمد فاضلي، ص30.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{30}$ 

والفرق بينهما ظاهر، وإذا كان غرض المحبر بخبره إفادة المخاطب أحد الأمرين فينبغي أن يقتصر من التركيب على قدر الحاجة "".

## أنواع الخبر:

وكثيرا ما يخرج الخبر على خلافه فينزل غير السائل منزلة السائل، إذا قدم إليه ما يلوح له بحكم الخبر، كقوله تعالى: ﴿وَاحْنَعِ الْهُلْكَ بِأَغْيُنِهَا وَوَدْيِنَا وَلا تُدَاطِبْنِي فِي الَّذِينَ طَلَمُوا إِنَّهُمْ الْخِبر، كَقوله تعالى: ﴿وَاحْنَعِ الْهُلْكَ بِأَغْيُنِهَا وَوَدْيِنَا وَلا تُدَاطِبْنِي فِي الَّذِينَ طَلَمُوا إِنَّهُمْ مُغْرَقُونَ (37)﴾ (سورة معود – الآية 37).

وقوله أيضا: ﴿ وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي أَ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ ﴾ سورة يوسف -الآية 53.

وقول بعض العرب (بحر الرجز) فغناها وهي لك الفداء إن غناء الإبل الحداء.<sup>2</sup>

## ب/ الإنشاء أو الأسلوب الإنشائي:

وهو الآخر لي فيه تفصيل في الفصل الثاني لكن لا ضير من أن نتكلم عنه ولو قليلا في هذا الفصل. الإنشاء: هو ما لا يحتمل الصدق ولا الكذب أي عكس الخبر الذي يحتمل الصدق والكذب، وله أنواع طلبية وغير طلبية.

## 2/ أحوال الإسناد والمسند والمسند إليه:

ومنهم من يقول أنه يدرج في أبواب التقديم والتأخير، غير أن جل العلماء وضعوا له باب خاص به، وذكروا له مواضع أهمها: حذف المسند إليه، وذكره وتعريفه، ووصفه وبيانه...إلخ.

#### أ/- مفهوم المسند إليه:

وفي هذا الصدد يقول محمد ألتونجي هو: "كل لفظ يبين معنى في الجملة، أو يذكر لإكمال المعنى المقصود وبيانه، ولهذا أوجب البلاغيين ذكره...".3

-

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت.محمد فاضلي، ص31، 32.

<sup>2</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت محمد فاضلة، ص32.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص36.

أما مصطفى الغلاييني فيقول: "هو الفاعل، ونائبه والمبتدأ، واسم الفعل الناقص، واسم الأحرف التي تعمل عمل (ليس)، واسم إنّ وأخواتها، واسم لا النافية للجنس... ". أ

ومنهم من يقول المسند إليه هو ما يسمى المحكوم عليه أو المخبر عنه، ويكون في "المفعول والحال والتمييز إلا صلة الموصول والمضاف إليه"، و العلاقة التي تربط بين المسند و المسند إليه تدعى إسنادا وهذا الأخير يعني إنضمام كلمة المسند إلى أخرى(المسند إليه) على وجه يفيد الحكم بإحداهما على الأحرى ثبوتا أو نفيا.2

#### مواضع المسند إليه:

1- مبتدأ له خبر كتوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَدْرَيْنِ ﴾ سورة الفرقان -الآية 53.

2- فاعلا: كَوَولَهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ هَا يَعْبَأُ بِكُوْ رَبِحٌ ﴾ سورة الفرقان -الآية 77.

3- نائب الفاعل: كَقوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيمَا اسْمُهُ ﴾ سورة النور الآية36، المسند إليه فاعل (اسمه).

4- أسماء النواسخ: كان وأخواها وإن وأخواها كهوله تعالى: ﴿ وَهَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ مَتَّىٰ نَبْعَهُ رَسُولَ ﴾ سورة الإسراء -الآية 15.

فالضمير "نا" مسند إليه وهو اسم كان كقول الشاعر

## دعنى للغنى أسعى، فإنى رأيت الناس شرّهم الفقيرُ

الضمير المتصل فإني مسند إليه وهو في محل نصب إن . والمسند إليه: اسم مرتبط بالمسند ولا يجوز حذفه إلا إذا بيّنت عليه قرينة وقد يذكر المسند إلا مع وجود قرينة تجيز حذفه، ويقرها البلاغيون..."" أ- تعريف المسند إليه: وفي هذا الجال يقول الخطيب: "وأما تعريفه لفائدة أتم، لأن احتمال تحقق الحكم متى كان أبعد كانت الفائدة في الاعلام به أقوى، ومتى كانت أقرب كانت أضعف، وبعده بحسب تخصيص المسند إليه، والمسند كلما أزداد تخصصا كان الحكم بعيدا، وكما كان عموما كان

مصطفى الغلاييني، جامع الدروس العربية، الموسوعة الكاملة، ت، إبراهيم تلاتي، دار الهدى، الجزائر، (2013)، ص13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد اللطيف شريفي، و الزبير الدراقي، الإحاطة، ص18.

<sup>3</sup> محمد ألتوبخي، الجامع في علوم البلاغة، ص72.

الحكم قريبا نحو ذلك، فلان بن فلان يحفظ الكتاب، التخصيص كما له بالتعريف والتعريف مختلف فإن كان بإظهار لأن المقام مقام التكلم كقول: "بشار" البحر البسيط:

وإما المرغث لا أخفي على أحد ذرت بي الشمس للقاصي والداني أوإما لأن المقام مقام الخطاب، كقول الحماسية "البحر الطويل"

وأنت الذي أخلفتني ما وعدتني وأشمت بي من كان فيك يلوم وإما لأن المقام مقام الغيبة، فهنا يكون المسند إليه مذكورا أو في حكم المذكور لقرينته كقول الشاعر [الوافر].

من البيض الوجوه بني سنان لو أنك تستضيئ بهم أضاءوا هم خلوا من الشرف المعلي ومن حسب العشيرة حيث شاءوا

وقوله تعالى: ﴿ وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ ﴾ (سورة النساء –الآية 11).2

وفي الجحال نفسه يقول عبد الكريم المغيلي: "ويعرف بالإضمار لأن المقام لتكلم أو خطاب أو غيبة، والإضمار: هو التعبير عنه بضمير، وقد ذكر لتعريفه به ثلاثة معان هي:

"أن يكون المقام مقام تكلم، أن يكون المقام مقام خطاب، أن يكون المقام مقام غيبة 3".

ب/ تنكير المسند إليه: وأما تنكيره فيكون إما:

للإفراد لهوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ ﴾ (سورة القحص -الآية 20).

أي فرد من أشخاص الرجال، أو للنوعية، كقوله تعالى: ( وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ) سورة البقرة -الآية 07، أي نوع من الأغطية غير ما يتعارفه الناس وهو غطاء التعامى عن آيات الله.

 $^{2}$  الخطيب القزويني ، الإيضاح في علوم البلاغة، ص

\_

أ المرغت: الذي يلبس القرط، ذرت الشمس: طلعت.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ص48.

أمية إمراة إبن الذمينة.

<sup>3</sup> أبي عبد الله محمد بن عبد الكريم المغيلي، شر التبيان في علم البيان، ت، أبو أزهر بالخير هائم، مؤسسة البلاغ، دار الكتب العلمية، الجزائر، الطبعة الخاصة (2013)، ص145.

ومن تنكير غير المسند إليه للإفراد فتوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّبُلًا فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ \* وَرَبُلًا سَامًا لِّرَبُلِ ﴾ سورة الزمر – الآية 29.

أو للتعظيم والتهويل أو للتحقير، أي ارتفاع شأنه أو انحطاطه إلى حد لا يمكن معه أن يعرف كقول ابن أبي السمط [الطويل].

## له حاجب عن كل أمر يشينه وليس له عن طالب العرق حاجب

له حاجب أي حاجب ، ليس له حاجب ما...

أو للتنكير كقولهم: إن له إبلا وإن له لغنما.

التقليل: كتوله تعالى: ﴿ وَمَكَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بَنَّاتِ تَبْرِي مِن تَبْتِمَا الْأَنْمَارُ خَالِدِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بَنَّاتِ تَبْرِي مِن تَبْتِمَا الْأَنْمَارُ خَالِدِينَ فِي اللَّهِ الْكَبِرُ ﴾ سورة التوبة -الآية 72، أي فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي بَنَّاتِ مَكْنِ أَ وَرِخْوَانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ سورة التوبة -الآية 72، أي وشيء من رضوانه أكبر من ذلك كله، لأن رضاه سبب كل سعادة وفلاح من النعم.

وقد جاء التعظيم والتكثير جمعا كتوله تعالى: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتُ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ ﴾ سورة فاطر الآية 04، أي رسل ذو عدد، وآيات عظام، وأعمال طويلة ، ونحو ذلك "".

ج/ حذف المسند إليه: ويكون هذا الحذف إما "بمحرد الاختصار والاحتراز عن البعث بناء على الظاهر، وإما لذلك مع ضيق المقام.

وإما لتخييل أن في تركه تعويلا على شهادة العقل، وفي ذكره تعويلا على شهادة اللفظ من حيث الظاهر، وكم بين الشهادتين.

وإما الاحتبار تنبيه السامع له عند القرينة، أو مقدار تنبه.

وإما لإبمام أن في تركه تطهيرا له عن لسانك، أو تطهيرا للسانك عنه.

وإما ليكون لك سبيل إلى الإنكار إن مست إليه الحاجة.

وإما لأن الخبر لا يصلح إلا له، حقيقة، أو إدعاء ولاعتبار آخر مناسب لا يهدي إلى مثله إلا العقل السليم والطبع المستقيم كقول الشاعر: [ الخفيف].

قال لي: كيف انت؟ قلت عليل... سهر دائم، وحزن طويل

السممط: هو حفيد مروان أبي حفصة الشاعر.

<sup>\*</sup> متشاكسون: المتنازعون، السلم: الخالص.

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت.محمد فاضلي، ص57-59.

ومنه هوله تعالى: ﴿ هَا أَحْرَاكَ هَا هِيَه (10) ذَارٌ مَاهِيَةٌ (11) ﴾ سورة الهارعة ، الآية 11. ذكر المسند إليه:

وأما ذكره فقيل: "إما لأنه الأصل ولا مقتضى للحذف، وإما للإحتياط لضعف التعويل على القرينة، وإما للتنبيه على غباوة السامع، وإما للإيضاح والتقدير، وإما لإظهار تعظيمه أو إهانته، و إما لبسط الكلام حيث الإصغاء مطلوب، قال تعالى: (هِيَ عَصَايْ ...) سورة طه الآية 18. قال السكاكي: "وإما لكون الخبر عام بالنسبة كل مسند إليه والمراد التخصيص بمعنيين" وقول الشاعر:

## النفس راغبة إذا رغبتها وإذا تُردُ إلى قليل تقنع\*

وفيه نظر، لأن إن قامت قرينة تدل عليه وتوضحه إن حذف فعموم الخبر وإرادة تخصيصه بمعنيين وحدها لا يقتضيان ذكره، وإلا فيكون ذكره واجب"1.

## خ- وصف المسند إليه:

وفي هذا الصدد يقول الخطيب: "وأما وصفه فلكون الوصف تفسيرا له كاشفا عن معناه كقولك: الجسم الطويل العريض العميق محتاج إلى فراغ يشغله".

أو كقول أوس "البحر [ المنسرح]

 $^{2}$ الألمعي الذي يظن بك الظن كأن قد رأى وقد سما

## د- توكيد المسند إليه:

وأما توكيده، فلتقرير كما سيأتي في باب تقديم الفعل وتأخيره، وفي هذا الصدد يقول صاحب مفتاح العلوم السكاكي: "ومنه كل رجل عارف وكل إنسان حيوان، وفيه نظر لأن كلمة كل تارة تقع تأسيسا، وذلك إذا أفادت الشمول من أصله، حتى لولا مكانها لما عقل، وتارة تقع تأكيدا وذلك إذا لم تفده من أصله، بل تمنع أن يكون اللفظ المقتضى له مستعملا في غيره، الأول: فهو أن تكون

\_

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت، محمد فاضلي، ص46-47.

<sup>\*</sup> أبوه أوس بن حجر بن مالك، شاعر جاهلي (ت2، ق،ه)

<sup>2</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت، محمد فاضل، ص62.

مضافة إلى نكرة، هوله تعالى: ﴿ كُلُّ حِزْبِم بِهَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ... ﴾ المؤمنون، الآية 53، أما الثاني: قوله تعالى: ﴿ فَسَبَكَ الْمَلَائِكَةُ كُلُّمُو .... ﴾ الحبر الآية: 30.

#### ه- بيان المسند إليه:

وأما بيانه وتفسيره فلإيضاحه باسم مختص به نحو: قدم صديقك حالدا1.

2- المسند: ويسمى المحكوم أو المخبر به، وقد يكون للمسند متعلقات إذا كان فعلا أو ما في معناه، نحو: المصدر، اسم الفاعل، اسم المفعول، الصفة المشبهة. ومواضع المسند هي ثمانية:

1- الفعل التام مثال: حضر الرئيس.

2- اسم الفعل نحو: هيهات، وروي، آمين، وشتان.

3- خبر المبتدأ نحو: قادر، الله قادر.

4- المبتدأ المكتفى بمرفوعه نحو: أقائم أنت بواجبك؟

5- ما أصله خبر المبتدأ: ويشمل كان وأخواتها، نحو صار الجو معتدلا، وخبر إن وأخواتها نحو: إن الصدق فضلة.

6- المفعول الثالث: لظن وأحواتها نحو: ظننت أخاك ذكيا.

7- المفعول الثالث: لأرى وأخواتها نحو: أريتك الحق واضحا.

8- المصدر الثاني عن فعل الأمر نحو: سعيا في الخير. 2

وبعدما تطرقت لمواضع المسند بقي علينا أن أذكر أنه يمكن تقديم المسند وتأخيره وذلك لأغراض أهمها التخصيص، والتشويق، والتفاؤل وإفادة قصر المسند إليه وكذلك من أجل تعجيل المسرة أو تعجيل المساءة.

2عبد اللطيف شريفي، ودراقي الزبير، الإحاطة في علوم البلاغة، ص 19/18

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص63.

## ج- تقديم المسند وتأخيره:

مقام المسند في الجملة تأخيره وهذا هو الأصل كما يؤخر إذا اقتضى الكلام تقديم المسند اليه نحو: العلم نافع، فالعلم: → مسند إليه، نافعٌ مسند، وجب تأخير المسند لأنه ينسب إلى المسند إليه إثباتا أو نفيا، وتقديم المسند إذا وجد سبب لتقديمه، كأن يكون عاملا في الجملة أي فعلا: مثل حضر الوزير، متى السفر؟ فالسفر مسند إليه لأنه مبتدأ متى مسند لأنّه اسم استفهام في محل نصب على الظرفية الزمانية متعلق بالخبر المقدم وأخذ الصدارة.

1- التخصيص: كقوله: ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ آل ممران 189، المسند إليه هو (ملك) المبتدأ.

2- التشويق: لمتأخر: كحقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي هَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْتَلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّمَار لَآيَاتِ لَأُولِي الْأَنْبَابِ (190) ﴾ آل نمران 190.

فقدم المسند (في خلق) على المسند إليه (آيات) لتشويق السامع لذكر المسند.

3- التفاؤل: كمن يقول لمريض: في عافية أنت، فأنت مسند جاء متأخرا على المسند إليه (في عافية) على أمل حصول العافية.

4- إفادة قصر المسند إليه: على المسند: نحو هوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ الْأَهْرُ مِن هَبْلُ وَمِن بَعْدُ ﴾ الروم 04، فالأمر مقصور على الله والمعنى أمركم مقصور على الله.

5- تعجيل المسرة: نحو: لله صبرك.

 $^{-1}$ :تعجيل المساءة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص90.

## 3- أحوال متعلقات الفعل:

وهو الآخر يعد مبحثا أو بابا من أبواب علم المعاني وفيه يقول صاحب كتاب مفتاح العلوم السكاكي: "واعلم أن للفعل ولما يتعلق به اعتبارات مجموعها راجع إلى الترك والإثبات والإظهار والتقديم والتأخير...."1.

أما صاحب كتاب التبيان في علم البيان فيقول: "ويقع الفعل موقع الاسم للتقييد بأحد الأزمنة على أقصر وجه مع إفادة التجدد وبالعكس لإفادة عدم التقييد والتجدد<sup>2</sup>".

أما محمد ألتوبخي، فيقول: "الكلمات المتعلقات بالأفعال منها: المفعول، الحال، وشبه الجملة، (الظرف، الجار والمحرور)، وسميت متعلقات الفعل لأنها تدخل على الجملة فتعين الفعل على توضيح المعنى، ولهذا كانت أقل أهمية من المسند والمسند إليه، وقد تتقدم متعلقات الفعل عليه لضرورات بلاغية ولكل نوع من المتعلقات أسباب لتقدمه 8"، وهي كالتالي:

## أ- تقديم المفعول:

الأصل في المفعول في الجملة أن يقع بعد الفعل والفاعل وقد نذكر مثلا ينشد الشاعر القصيدة، ولكن في بعض المرات يقدم المفعول على الفعل، وهذا لأغراض منها: أ- تخصيصه بالفعل، نحو هوله تعالى: 

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُكُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينٌ ﴾ (الغاتدة، الآية 04).

ب- تقديم الحال: الأصل في الحال أن يأتي بعد الفعل أو ما في حكمه لأنه يتقدم الحال على عاملها لدواع منها:

1/ الحصر: إذا كان صاحب الحال محصورا، نحو ما عَاد فَرَحاً إلا المنتصِرُ، فالحال: فرحا: تقدمت على صاحبها (المنتصر) لأنه حصر بالاّ.

2/ بيان الحال: نحو: يقظا جلستُ.

-

السكاكي، مفتاح العلوم، ت حلال الدين عبد الرحمان السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، د.ط.د س، ص97.

<sup>2</sup> محمد بن عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ت، د. أبو أزهر بلخير هانم، مؤسسة البلاغ للنشر ودار الكتب العلمية، طبعة خاصة، الجزائر، 2013، ص180.

<sup>3</sup> محمد ألتوبخي، الجامع في علوم البلاغة، ص94.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص94.

دراسة علم المعاني الفصل الأول

التلذذ

4/ الشماتة: نحو: عنيفا ضربتُ الجحرم1.

ج- تقديم شبه الجملة:

وشبه الجملة هو الظرف أو الجازم والمجزوم، وموقعهما في الجملة بعد الفعل لأنهما يتعلقان به نحو قوله تعالى: ﴿ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ نَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ \* (7) ﴾ (الغاتدة، الآية 07).

ولقد جاء في كتب التفسير أن: "صراط الذين أنعمت عليهم"، من النبيين والصدقين والشهداء والصالحين.

"غير المغضوب عليهم": الذين عرفوا الحق وتركوه كاليهود، الضالين: الذين تركوا الحق على جهل وضلال، كالنصاري<sup>2</sup>".

1/ التعظيم: كَقُولُه تِعالَى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبِمُ ﴾، (فاطر، الآية 10).

2/ التحديد: كقوله عبد الكريم الكرمي.

غدا سنعود والأجيال تصغى إلى وقع الخطأ عند الإياب

3/ الاستحقاق.

 $^3$ . للأهمية /4

#### القصر:

وهو كذلك يعتبر باب من أبواب علم المعاني، كما أن لديه حكم والذي يقوم على المقصور والمقصور عليه، وفي هذا الصدد يقول السكاكي: "اعلم أن القصر كما يجري بين المبتدأ والخبر فيقصر المبتدأ تارة على الخبر والخبر على المبتدأ أخرى يجري الفعل والفاعل، وبين الفاعل والمفعول وبين

2 عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، (ت): عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل ومحمد الصالح العثيمين، مؤسسة الرسالة بيروت لبنان، ط1، (1423هـ/2002م)، ص39.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص95.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص96.

المفعولين، وبين الحال وذي الحال، وبين كل طرفين وأنت ذا أتقنته...1".

ولما جاء محمد بن عاشور فقد طرح باب القصر وقال عنه:" مع كونه بابا له مباحث مهمة في علم البلاغة، وهو أيضا له تعلق بالأبواب الثلاثة التي مضت، فإن الإسناد والتعلق يكتفيان بالقصر على بعض الأحوال، فكانت مسائل القصر تجري في المسند إليه والمسند، ومتعلقات الفعل وشبهه، أي المفاعيل، الحال والظرف، والتمييز، والموصوف، والصفة، ولذلك أخر بابه عن الأبواب الماضية، لكونه ليس أشد تعلقا بواحد منه بالآخر"2، ويقول كذلك :"القصر هو تخصيص حكم بمحكوم عليه، بحيث لا يثبت ذلك الحكم لغير ذلك المحكوم عليه، أو تخصيص محكوم عليه بحكم، بحيث لا يتصف ذلك المحكوم عليه بغير ذلك الحكم بواسطة طريقة مختصرة تفيد ذلك التخصيص قصد الإيجاز"، يقول السمؤال أ:

## تسيل على حد الظبات \* نفوسنا وليست على غير الظبات \* تسيل

فإن هذا المثال اقتضى تخصيص سيلان النفوس –أي الدماء – بالكون على حد الظبات لكن ذلك ليس ذلك بطريقة مختصرة، بل بجملتي إثبات ونفي<sup>3</sup>، وهما حكمان مقصور ومقصور عليه.

أما محمد ألتونجي فقال وقد عرف القصر لغة:

القصر لغة: هو الحبس، ومنه «توله تعالى: ﴿ مُورٌ هَ قَتْصُورَاتِكُ فِي الْفِيَامِ (72) ﴾ (سورة الرحمن، الآية 72).

3 بن عاشور محمد الطاهر، موجز البلاغة، ص 56.

\_\_\_

السكاكي، مفتاح العلوم، ت، حلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ص125.

<sup>2</sup> بن عاشور محمد الطاهر ، موجز البلاغة، ت أبي عبد الرحمن عبد الكريم بن عبد الكريم بوقطة، دار الإمام مالك، قسنطينة الجزائر، السداسي الأول، (841هـ/2013م)، ص 56.

<sup>\*</sup> هو بن عريفي بن عدباء الأزدي، ت 65 شاعر جاهلي حكيم

<sup>ٔ</sup> ظبة: حد السيف و ج ظباب وظبون.

## القصر اصطلاحا:

هو تخصيص شيء بشيء آخر بطريقة مخصوص وهو مؤلف من " مقصور ومقصور عليه"، وهما يؤلفان الجملة الأصلية للقصر طرق عديدة أشهرها يتم القصر بالنفي والاستثناء..."1.

ولتحقيق القصر لابد من وجود مقصور ومقصور عليه.

أ/ المقصور: "هو الذي لا يتجاوز المقصور عليه لغيره".

ب/ المقصور عليه: هو الذي لا يكون معه في الشيء المقصور، والاختصاص والحصر مترادفان والقصر<sup>2</sup>".

### طرق القصر:

للقصر طرق حاولنا أن نذكرها وهي:

1- يتم القصر بالنفى والاستثناء: مثل: ما فاز إلا الجحد، ما: أداة نفى، فاز مقصور.

إلا للإستثناء والحصر: الجحد مقصور عليه.

2- يكون بالأداة إنما: نحو: إنما أنت بطل.

3- القصر بالعطف: بالا و بل ولكن" نحو: ما الأرض ثابتة بل متحركة، فالمقصور عليه مع بل عاطفة هو المذكور بعدهما مسبوقين بأداة نفي.

4- القصر يتقدم ما حقه التأخير:

وفي هذه الحالة يكون المقصور عليه هو المقدّم، نحو: على الرجل الطيب أثني، على الله توكلنا، فالمقصور عليه في هاتين الجملتين هو الجار والمجرور، والمقصور: هو الفعل (أثني) والفعل (توكلنا) كما أن القصر ينقسم باعتبار طرفيه إلى (المقصور والمقصور عليه) إلى قسمين: قصر الصفة على الموصوف وقصر الموصوف على الصفة.

1/ قصر الصفة على الموصوف: ما فاز إلا المحد.

\_

محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص100.

<sup>2</sup> بن عاشور محمد الطاهر، موجز البلاغة، ص 57.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البيلاغة، ص101.

2/ قصر الموصوف على الصفة: نحو: فاز المحد كما فاز غيره، سنجد أن الفوز "صفة بالمعنى" وأن المحد هو "الموصوف لهذه الصفة"، لذا قلنا قصر الموصوف على صفة، أي أن الصفة لا تتعدى الموصوف إلى موصوف آخر.

وكذا حيث قلنا "إنما أنت بطل" قصرنا البطولة عليك، فأنت مقصور، والبطل مقصور عليه، ولما كنت أنت الموصوف على الصفة"، أي أن الموصوف هو أنت، لا يفارق صفة البطولة إلا الخذلان"، قال الشاعر:

# $^{1}$ لیس عارٌ أن یقال: فقیر انما العار أن یقال: بخیل

#### أقسام القصر:

ينقسم القصر بحسب طرفيه إلى قصر صفة على موصوف وقصر موصوف على صفة، ولكن للقصر تقسيم آخر وهو أقسام القصر باعتبار الحقيقة والإضافة.

1/ القصر الحقيقي: "وهو يختص فيه المقصور على المقصور عليه حسب الحقيقة والواقع، بأن لا يتعداه إلى غيره".

2/ القصر الإضافي: وهو الذي يختص فيه المقصور عليه بالنسبة إلى شيء معين بحيث لا يتعداه إلى جميع ما عاداه نحو: إنما يدوم السرور برؤية الإخوان.

فالمقصور هنا قصر صفة دوام السرور على رؤية الإخوان بالإضافة أو بالنسبة إلى رؤية الأعداء مثلا دون أن ينافي هذا الدوام السرور برؤية الأهل مثلا أو غيرهم، وقد سمي "بالقصر الإضافي" لأن الاختصاص بحسب الإضافة إلى شيء معين، نحو: قول أبو العتاهية:

كأنك عند الكر والحرب إنما تفر من الصف الذي من ورائكا فما آفة الأبطال غيرك في الوغى وما آفة الأموال غيرك حِبائكا<sup>2</sup>

طريقة النفي: لا العاطفة، النفي والإستثناء.

<sup>2</sup> ينظر، محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص105.

\_\_\_\_

39

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص 102.

المقصور: أمواله، آفة.

المقصور عليه: هي في رقاب الناس، حبائكا.

نوعه: إضافي، إضافي.

"والقصر الإضافي أنواع :وهي قصر الإفراد، وقصر القلب، وقصر التعيين "".

كما أن القصر يقع بين المبتدأ والخبر وبين الفعل والفاعل، وبين الفاعل والمفعول به، وبين الحال وصاحب الحال، وغير ذلك من المتعلقات، ولكنه لا يقع مع المفعول معه، وهو من ضروب البلاغة الخاصة بالإيجاز<sup>2</sup>".

وبهذا نكون قد عرفنا القصر وفروعه وطرقه وأقسامه، وبقي علينا التعرف على: باب الفصل والوصل. الفصل والوصل:

وهما كذلك من أبواب علم المعاني وقد وجدت جلّ الدراسات تذكرهما مع بعضهما البعض قل ما تمّ الفصل بينهما: وفي هذا الصدد يقول صاحب كتاب شرح التبيان في علم البيان: "والفصل والوصل كل منهما إيهام غير المراد، فإن حصل الإيهام بالفصل والوصل معا فليس من البلاغة بل ليس من الفصاحة 8".

والفصل: هو عبارة عن عدم عطف الجملة الثالثة عن الجملة المتلوة .

والوصل: عطفها عليه وإنما يكون الوصل بين جملتين 4.

1/ الوصل: يقصد بكلمة (الوصل) عطف جملة على جملة أحرى بالواو العاطفة دون غيرها من حروف العطف لأن حروف العطف تفيد معان بعيدة عن علم المعاني.

الفاء: تفيد الترتيب مع التعقيب.

تم: تفيد الترتيب مع التراحي.

\_

<sup>1</sup> ينظر، محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص107.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر، محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> أب عبد الله محمد بن عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ت، أبو أزهر بلخير هانم، مؤسسة البلاغ دار الكتب العلمية، الجزائر، طبعة خاصة، (2013)، ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص223.

الواو: تفيد الجمع، (وقيل الجمع بين المتعاطفين).

قول الشاعر الفزي:

 $^{1}$ ليس التعرب أن تشكو نوى سفر وإنما ذاك فقُد العَزَّ في الوطن

الوصل وبلاغته:

كما عرفنا سابقا أن الوصل هو عطف جملة على أخرى بحرف الواو العاطفة ولا تتحقق بلاغة الوصل إلا بالواو وذلك لأن الواو تفيد الجمع والربط بين الجملتين، نحو قولنا: برد الطقس، ونزل المطر، ونحو هوله تعالى: ﴿ وَالنَّائِمَاتِ مَنْوَا (1) وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطًا (2) ﴾، (سورة النازعات ،الآية المطر، ونحو هوله تعالى: ﴿ وَالنَّائِمَاتِ مَنْوَا (1) وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطًا (2) ﴾، (سورة النازعات ،الآية (02)).

وشرط العطف بالواو أن يكون بين الجملتين جامع ورابط، نحو: يضحك ويبكي، يكتب ويقرأ، "وهذا الجامع يكون إما بالتضاد أو التوافق" أي: أن يكون هناك توافق بين المسند والمسند إليه. إذ لا يجوز أن تقول: سعيد قادم والحمار ذاهب". 2

ومنه فإن الفصل من حيث بلاغته يجب أن يكون فيه ربط بين الجملتين سواء أكان هذا الربط بالتضاد أو بالتوافق، ولكن المهم هو أن الجملتين تكونان في السياق نفسه.

## مواضع الوصل:

للوصل ثلاث مواضع نذكرها:

1- في الجمل: الجملتين الخبريتين: قوله تعالى: ﴿ هَا أَغْنَىٰ عَنْهُ هَالُهُ وَهَا كَسَبَ (2) ﴾ (سورة المسد، الآية 02). وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ (13) وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَدِيمٍ (14) ﴾ (سورة الآية 02). الأبغطار، الآية 14).

ففي هذا الكلام جملتان خبريتان وصلت الثانية بالأولى، لأن بين الجملتين تناسب في الفكر، فإذا جرى في الذهن حال الفريقين، ترامى إلى الذهن حال الفريق الآخر $^{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص110.

<sup>.113</sup> عمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{113}$ .

ب/ الجملتين الإنشائيتين: قال بشار ابن برد:

## وأذنِ إلى القربي المقرب نفسه ولا تشهد الشورى أمرا غير كاتم

والمعنى: قرب من يقترب إليك بعقله ولا تستشر من لا يكتم السر1.

ج/ مختلفان بحكم الإتفاق نحو: تذهب إلى أبيك وقل له/اذهب إلى أبيك وتقول له.

فالجملتان مختلفتان بين "الخبرية والإنشائية" لكنهما متفقتان في "المعنى والتقدير"، كأنك تقول: "اذهب وقل"، فالجملة الأولى ابتدائية، لا محل لها من الإعراب، والجملة الثانية: معطوفة على الإبتدائية لا محل لها من الإعراب.

## 2/ دفع توهم غير المراد:

وذلك إذا اختلفت الجملتان بين الخبرية والإنشائية وأوهم المعنى ضرورة الفصل بين الجملتين بإسقاط واو العطف.

## 3/ اختلاف المحل الإعرابي:

فقد يختلف المحل الإعرابي بين الجملتين، وأراد المتكلم أن تكون الجملة الثانية في المحل الإعرابي للحملة الأولى، نحو: أحمد يدرس ويلعب<sup>2</sup>".

#### إعراب:

يدرسُ: جملة في محل رفع خبر المبتدأ (أحمد).

وجملة يلعب: معطوفة على جملة يدرس كأنها في محل رفع حبر ثان لأحمد، فهي توافقها في الخبرية: "لكن المتكلم وصل بينهما إذ لا مانع من توافق الجملة الثانية في الموضع الإعرابي للجملة الأولى، والأحسن في العطف أن تتفق الجملتان بين الاسمية والفعلية، مثال على الاسمية: قوله تعالىم: ﴿ إِنَّ الْفُبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ (13) وَإِنَّ الْفُبْرَارَ لَفِي بَعِيمٍ (14) ﴾ (الإنهطار، الآية 14).

رع 2 محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص114-115.

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص113.

مثال على الجملتين الفعليتين: هوله تعالى: ﴿ وَبَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا (13) وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ هَاءً ثَبًّا جَا(14) ﴾ (النبأ، الآية 14). فقد عطفت جملة أنزلنا على جعلنا""

## خلاصة حول الوصل:

ومن خلال دراستي لهذا الأخير تمكنت من تجميع بعض المعلومات حوله وهي كالتالي:

أنه يتم الوصل بين الجملتين بواو عاطفة لابد من وجودها بين الجملتين وهذا نظرا لضرورة توفرها في الجملتين وهذا لأن الواو تفيد الربط بين الجملتين، كما أن الوصل عند البلاغيين يقوم على ثلاثة مواضع وهي:

1- توافق الجملتين حبرا وإنشاءا، وذلك بحيث تكون الجملتان حبريتين أو إنشائيتين، أو أنهما مختلفتان ولكن بحكم الاتفاق.

2- إذا اختلفتا خبرا أو إنشاءا وأوهم الفصل غير المراد.

3- اختلاف المحل الإعرابي وذلك أن يكونان متفقان في المحل.

وقد كان هذا دراسة عن باب الوصل، أما فيما يخص الفصل فلدينا هو الآخر عنه معلومات أرجو أن تفيد المتصفح لهذا البحث المتواضع.

ب/ باب الفصل:

وفي هذا الباب يقول محمد ألتونجي: "فالفصل في علم المعاني إسقاط الواو العاطفة بين جملتين لا كلمتين ويكون ذلك في ثلاثة مواضع":

1- أن يكون بين الجملتين كمال الاتصال.

2- أن يكون بين الجملتين كمال الإنقطاع.

قال أحد الشعراء:

لن تبلغ المجد حتى تعلق الصبرا

لا تحسب المجد ثمرا أنت آكله

فالجملة الأولى: في صدر البيت إنشائية "بالنهى".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص115.

أما الجملة الثانية: في عجز البيت خبرية إبتدائية.

3- أن يكون بين الجملتين شبه كمال الاتصال، وذلك بأن تكون الجملة الثانية جوابا عن سؤال يفهم من الجملة الأولى، نحو قول الشاعر:

# يقولون إني أحمل العينم عندهم أعوذ بربى أن يضام نظيري $^{1}$

أما "الشيخ عبد الكريم المغيلي" فقد استدل في هذا الجال من القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ وَهَا أَدْرَاكُ هَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ (2) لَيْلَةُ الْقَدْرِ دَيْرٌ مِّنْ أَلْهِمِ شَهْرِ (3) تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِدْن رَبِّهِم مِّن عُلِّ أَمْرِ (4) ﴾ (سورة القدر، الآية: 4).

#### خلاصة الفصل:

ومن الذي يمكن قوله حول باب الفصل أنه يمكن تحقيق الفصل بين الجملتين من حلال ثلاثة مواضع وهي كالتالي:

1/ أن يكون بين الجملتين كمال الاتصال أو كمال الاتحاد في المعنى، وذلك بأن تكون الجملة الثانية توكيد للأولى، أو بيانا لها، أو بدلا منها.

2/ أن يكون بين الجملتين تباين تام، وذلك بأن تختلف خبرا وإنشاءا، وبأن لا يكون بينهما أية مناسبة تربط ما بينهما -ونقصد بذلك حرف الواو - فيقال لهما كمال الانقطاع.

3/ أن يكون بين الجملتين شبه علاقة، كأن تكون الثانية جوابا لسؤال يُفهم من الجملة الأولى فيقال عندئذ: إن بينهما شبه كمال الاتصال 3.

#### ملاحظة:

والجمل التي لا محل لها من الإعراب وهي: الابتدائية، الإستئنافية، التفسيرية، والواقعة جواب القسم، والجملة الاعتراضية، وصلة الموصول، وجواب الشرط غير الجازم، وجواب الشرط الجازم غير المقترن

<sup>2</sup> محمد عبد الكريم المقيلي، شرح التبيان في علم البيان، ت، أبو أزهر بلخير هانم، مؤسسة البلاغ، دار الكتب العلمية، الجزائر، طبعة خاصة، (2013)، ص226

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص112.

<sup>3</sup> ينظر: محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص115.

بالفاء، أو إذا، والتابعة لجملة لا محل لها من الإعراب.

## باب الإيجاز والإطناب والمساواة:

وهي الأحرى تعد من أبواب علم المعاني وفي هذا الصدد يقول الدكتور محمد ألتونجي: "يستخدم الأديب شاعراكان أو أديبا أسلوبا في الخطاب، وهذا حسب ما يقتضيه المعنى، فالحكمة والمثل يتطلبان الإيجاز، والشرح والتفصيل يتطلب "الإطناب" ، وما بينهما المساواة 1".

كما أنه من خلال ما وجدت أنه لا يحق للأديب أن يوجز إن كان المعنى أو المقام يتطلب الإطناب، كما لا يحق له أن يطنب إن كان المعنى يتطلب الإيجاز، ومن المعروف عن العرب أنها تحب الإيجاز حتى أنها كانت تقول: "تكلم فأوجز".

#### 1/ المساواة:

ولقد فضلت أن أبتدا بما وذلك لأنها هي بين المعنيين أي أنها ليست لا إيجاز ولا إطناب فهي وسطية، يقول الشيخ عبد الكريم المغيلي: "المساواة تأدية أصل المراد بلفظ مساو له " كهوله تعالى: « وَلَا يَدِينُ الْهَكُرُ السَّيِّي إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾ (سورة فاطر 43).

أما محمد ألتونجي فيقول: "هي تأدية المعنى المراد بعبارة مساوية للمعنى أي أن تكون المعاني بقدر الألفاظ و الألفاظ بقدر المعاني، والمساواة عند البلاغيين: أصل التعبير المقيس عليه، والدستور المعتمد في الكتابة ومنه قوله تعالى: ﴿ هَلُ بَرَاءُ الْإِدْسَانِ إِلَّا الْإِدْسَانِ (60) ﴾ (سورة الرحمن، الآية 60)، وكذلك قول الشاعر طرفة بن العبد:"

# ستبدي لك الأيام ماكنت جاهلا ويأتيك بالأخبار من لم تزود 3

### 2/ الإيجاز:

وكما قلت سابقا أن العرب تفضل الإيجاز ولكن بشرط أن يرافقه الإبلاغ والتوصيل المراد للمعنى

. 119 عمد عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ص $^2$ 

1 /

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة ، ص123.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة ، ص123.

المطلوب وعليه فالإيجاز هو: "تأدية أصل المراد بلفظ أقل وهو ضربان: إيجاز القصر، وإيجاز الخذف....".

ومنهم من يقول عنه أنه: "هو جمع المعاني في ألفاظ قليلة، شريطة أن تكون وافية بالغرض المقصود مع الإبانة والإفصاح، ولا يحسن الإيجاز إلا من أوتي المقدرة الكاملة على التعبير الدقيق والإحاطة الوافية بدقائق اللغة، وانظر إلى قول النبي: "لا يلذغ المؤمن من ححر مرتين"، ترى أن المعاني رحبة وراء هذه الكلمات القليلة، حيث أن المعاني واضحة جلية، والألفاظ أدَّت وظيفتها تماما وهذا هو الإيجاز، وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم: "إنما الأعمال بالنيات..." أ، وقول الأحنف بن قيس: "من لم يصبر على كلمة يسمع كلمات "، وهذا هو عين الإيجاز أي أن الكلام واللفظ قليل وقصير لكن يحمل في طياته كلام ومعنى واسع.

## أقسام الإيجاز:

لقد قسم البلاغيون الإيجاز إلى قسمين وهما: إيجاز القصر وإيجاز الحذف.

#### 1- إيجاز القصر:

يكون يتضمن المعاني الواسعة في الألفاظ القليلة والقصيرة من غير حذف، أي أن المعاني أوسع من الألفاظ ، كمتوله تعالى: ﴿ هُذِ الْعَمْوُ وَأَهُمْ بِالْعُرْوَمِ وَأَهُرْ فِالْعُرْوَمِ وَأَهُرْ فِالْعُرُومِ وَأَهُرُ فِالْعُرُومِ وَأَهُرُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّالْمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ ا

فقد جمعت الآية مكارم الأخلاق الإسلامية، وضمت معاني ، كالصفح والأمر بالمعروف، و عفة اللسان، والترفع عن الجاهلين، أي معانٍ واسعة وألفاظ قليلة، وقد اشتهر رسول الله بإيجاز القصر، كما يعد هذا النوع من الإيجاز مطمح وغاية كل البلغاء والفصحاء، وآمال الحكماء وقد سئل أحدهم عن معنى البلاغة فقال: "البلاغة هي إيجاز القصر<sup>3</sup>"

2 محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة ، ص125.

3 محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة ، ص127.

<sup>1</sup> محمد عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ت، أبو أزهر بلخير هانم، مؤسسة البلاغ، دار الكتب العلمية، الجزائر، طبعة خاصة، (2013)، ص205.

<sup>\*</sup> الأربعين النووية.

#### 2- إيجاز الحذف:

ويكون بحذف شيء من العبارات عن غير أن يخل بالمعنى المقصود، مع وجود قرينة لفظية أو معنوية تبين المحذوف، وقد يكون المحذوف حرف، أو أداة، أو إسما، أو فعلا.

### أ- حذف الحرف:

كَتْبُولْهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا (20) ﴾ \* (سورة مريه، الآية 20)، فأصل الفعل (أكن) وقد أجازوا حدف النون إذا جاء بعدها فتح، ومنه قول الشاعر أبي محجن الثقفي:

رأيت الخمر صالحةً وفيها خصال تفسد الرجل الحليما فلا والله أشربها حياتي ولا أسقى بها ابدا نديما

فقد حذف الشاعر (لا) النافية، وكمال الجملة: لا أشربها حياتي، وبرهان ذلك على حذفها (لا) في العجز المعطوفة عليها.

## 2/ حذف أداة الشرط:

وذلك يكون في الجملة المجزومة بجواب الطلب، مثل: "أرس تنجح" وأصل الجملة "أدرس فإن تدرس وذلك يكون في الجملة المجزومة بجواب الطلب، مثل: "أرس تنجح" ونحو هوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُدِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُدْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَنَّ وَعَلِيهِ وَعَلِهُ مَا اللَّهُ فَاتَّبِعُونِي يُدْبِبْكُمُ اللَّهُ كَنُوبَكُمْ اللَّهُ لَمُعُورٌ رَّدِيمٌ (31) ﴾ (سورة آل ممران، الآية 31). أي "فإن" تتبعوني يحببكم الله 1.

### 3/ حذف الكلمة:

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ حَفًّا حَفًّا (22) ﴾ (سورة الغجر، الآية 22).

#### 4/ حذف الجملة:

قوله تعالى : ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَمُو الْكَتَابِعَ بِالْمَقِّ لِيَدْكُو بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَوُوا فِيهِ ﴾ (سورة آل عمران، الآية213)2.

2 ينظر: محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص127-128.

<sup>\*</sup>بغيا: فاجرة تبغي الرحال، وإعراب (أك): فعل مضارع ناقص مجزوم، وعلامة جزمه السكون الظاهرة على النون المحذوفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة ، ص127.

ومنه يمكن القول أن العرب قد عُرِفَ عنهم منذ الجاهلية أنهم أهل لغة وبلاغة وفصاحة وأقوال مأثورة وحكم، وأمثال، تمتاز وتوصف بالفصاحة والبلاغة حيث أنهم برعوا في سبكها، وأعطوها غاية في الإيجاز، كما أنهم أتوا بما هو غاية في الإيجاز، يقول محمد ألتونجي: "وبلغ القرآن الغاية في الإيجاز وجوامع الكلم، وكان النبي خير من ينطق الضاد، ويأتي بالحكم والأقوال المأثورة وقد جاء في الحديث النبوي الشريف، "المؤمن مرآة أحيه "".

وهذا بعض ما ورد في باب الإيجاز لأنه بحر واسع حيث أن العرب كانت تقول من يعي الإيجاز فكأنه وعى البلاغة.

#### 3- الإطناب:

يعد باب الإطناب هو الآخر من أبواب علم المعاني، وفي هذا الصدد يقول الشيخ عبد الكريم المغيلى: "الإطناب هو تأدية أصل المراد بلفظ واسع يكون لفائدة "2".

أما محمد ألتونجي يقول: "الطنيب" أو "الطنب" وهو حبل طويل يشد به سرادق البيت، وهو التعداد في الكلام قصد التوضيح والإفهام نحو: قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِمٌ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْهُ مِنِّي وَاهْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَهْ أَكُن بِدُ مَا فِكَ رَبِمٌ شَقِيًا (4) ﴾ (مريم، الآية 04) وكذلك قوله تعالى : ﴿ تَنَزَّلُ الْهَلَائِكَةُ وَالدُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ (4) ﴾ (سورة القدر الآية 4).

وقول الشاعر عنترة بن شداد:

حييت من طلل تقادم عهده أقوى وأقفر بعد أم الهيثم

وكذلك قول زهير ابن أبي سلمي:

قبله لكنني عن علم ما في غد عمي<sup>3</sup>

واعلم ما في اليوم والأمس قبله

-

<sup>1</sup> ينظر: محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص130-131.

<sup>2</sup> محمد عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ت، أبو أزهر بلخير هانم، ص209.

<sup>\*</sup> الطلل: ما شخص من بقايا الدار والخيمة.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص132-133.

وعليه يمكن القول أن الإطناب هو: تكرار الكلام وتوسع في القول، ولكن لهدف معين وهو التوضيح كل التوضيح ومحاولة إيصال الكلام بطريقة يفهم من خلالها هذا القول.

## أنواع الإطناب:

لقد عد علماء اللغة والبلاغة وأحصوها أن للإطناب أنواع وهي كالتالي:

1/ ذكر الخاص بعد العام للتنبيه على فضل الخاص.

2/ ذكر العام بعد الخاص، لإفادة العموم مع العناية بتبيان الخاص نحو **فتوله تعالى: ﴿رَّبَّمُ اغْفِرْ لِي** وَلِوَالِدَيُّ وَلِمَن حَدَلَ بَيْتِيَ مُوْمِنَا وَلِلْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَلا تَرْدِ الظَّالِمِينَ إلَّا تَبَارًا (28) ﴿ (نوح، الآية:28) "والمؤمنين والمؤمنات" لفظان عامان يوضحان في عمومها من ذكر قبل ذلك.

3/ الإيضاح بعد الإيهام: لتقرير المعنى في ذهن السامع بذكره مرتين، مرة على سبيل الإيهام والإجمال، ومرة على سبيل التفصيل والإيضاح، كعوله تعالى: ﴿ وَقَصَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَهْرَ أَنَّ دَابِرَ هَؤُلَاءِ مَقْطُوعٌ مُّصْبِدِينَ (66) ﴾ (البدر، الآية 66)

## 1- التكرار لداع معين: وفيه:

أ- التأكيد: كتوله تعالى: ﴿ كَلَّا سَوْفِ تَعْلَمُونَ 3 ثُمَّ كَلَّا سَوْفِ تَعْلَمُونَ (4) ﴾ (سورة التكاثر، الآية 4)، فكرر الآية لإثبات المعنى في النفس ، ونجد في كتب التفسير ما يلي: "كلا سوف تعلمون، أي لو تعلمون ما أمامكم علما يصل إلى القلوب، لما ألهاكم التكاثر، ولبادرتم إلى الأعمال الصالحة<sup>2</sup>".

<sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص133-134-135.

<sup>\*</sup> قضينا إليه: أوحينا إليه، دابر هؤلاء: أخرهم، والمراد جميعهم.

<sup>2</sup> عبد الرحمان بن ناصر السعدي ، تيسير الكريم الرحمان في تفسير كلام المنان، ت، عبد الله بن عقيل ومحمد الصالح العثيمين، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، ط1، (1423هـ/ 2002م)، 934.

ب- لطول الكلام: ومنه قول الشاعر عنترة:

يدعون عنتر و الرّماح كأنها أشطان بئر في لبان الأدهم \* ويدعون عنتر والسيوف كأنها لمع البوارق في سحاب مظلم 1

ج- لقصد الاستيعاب: نحو كقولك :قرأ القرآن آية آية.

د- الإشادة بمقام المخاطب: نحو: أنت الكريم ابن الكريم ابن الكريم عمر بن الخطاب.

5- الإعتراض: وهذا الغرض يقصده المتكلم، وهو أن يوتى في أثناء الكلام، أو بين كلامين متصلين في الجملة، والجملة الإعتراضية لا محل لها من الإعراب، ويجب أن يكون لها غرض بلاغي عند الأديب كتفصيل أو دفع إيهام، ونحو ذلك قول الشاعر: عوف بن محلم الشباني:

إن الثمانين -وبلغتها- قد أحوجت سمعي إلى ترجمان 2

الجملة الاعتراضية -وبلغتها-

6/ التدليل:

وهو: "تعقيب جملة بجملة متضمنة على معناها للتوكيد"، وهو قسمان:

أ- قسم جرى مجرى المثل، إن استقل معناه واستغنى عما قبله. ومن ذلك قول الشاعر طرفة بن العبد:

كل خليل كنت جالسته لا ترك الله له واضحة \* كلهم أروغ من ثعلب ما أشبه الليلة بالبارحة

ب/ غير جاري مجرى المثل إن لم يستغن عما قبله ولعدم استقلاله بإفادة المعنى المراد.

-

50

<sup>\*</sup> أشطان بئر: حبالها/ لبان الأدهم: صدر الفرس الأسود.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد أتلونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص 134-135.

<sup>2</sup> محمد أتلونجي الجامع في علوم البلاغة ص 135

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد بن عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ص209.

<sup>\*</sup> هذا البيت قاله وهو في السحن يلوم أصحابه على تخاذلهم عنه. \* الواضحة: يقصد بما سنا، وهي التي تكون تبدوا عند الضحك. \* أروغ: مراوغ أي أنه أحذر من الثعلب.

## 7- الإحتراس:

ويكون حينما يأتي المتكلم لمعني يمكن أن يدخل عليه فيه لوم فيفطن المتكلم بذلك، فيأتي بما يخلصه من هذا اللوم، ويقال لهذا الإحتراس (التكميل)، أي : يكمل كلامه بغاية اصطلاحية، وكي يدفع عنه الوهم <sup>1</sup>"

واما الشيخ عبد الكريم المغيلي فهو يتكلم عنه أي عن التكميل فيقول عنه: "وهو أن يأتي في كلام لا يوهم خلاف المقصود بما يدفعه ويسمى احتراسا أيضا<sup>2</sup>".

وعليه نفهم أن الاحتراس والتكميل هما المصطلح نفسه غير أن بعض البلغاء وعلماء اللغة ومنهم من يفضل ذكر الاحتراس ومنهم من يفضل ذكر كلمة التكميل، وهذا كله لا يؤثر في المعنى، ونحو ذلك من أمثلة الاحتراس قول طرفة بن العبد:

## فسقى ديارك، غير مفسدها صوب\* الربيع وديمة تهمى\*

فالشاعر دعا للممدوح بالسقيا وخاف أن تكون السقيا (المطر) غزيرة تفسد دياره، فاحترس من هذا الوهم، فقال: "غير مفسدها".

وقد كان هذا عرض موجز لكل أبواب علم المعاني التي تعد هي الأخرى من محسنات الكلام والتي تضفى عليه رونقا من الإبداع والحمال.

وعلم المعاني هو آخر مبحث أو باب من أبواب البلاغة والذي سرعان ما تطور وأصبح علما، لكن يبقى المنشأ هو البلاغة العربية وخير كلام ما قاله العلماء الأوائل وخاصة ممن تميز منهم بالبلاغة وحسن وجودة الكلام، قال الجاحظ: "يكفى من حظ البلاغة أن يؤتى السامع من سوء إفهام الناطق، ولا يؤتي الناطق من سوء فهم السامع "".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص135.

<sup>2</sup> محمد عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ص 209.

<sup>\*</sup> الصوب: المطر/ الديمة: السحاب يدوم مطره/ تهمى: تمطل.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص136.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد إبراهيم الشاوي، علوم البلاغة، دار اليقين، مصر، ط1 (1432ه/2011م)، ص7.

وقال أيضا: "ومعلوم أن سبيل الكلام سبيل التصور والصياغة وأن سبيل المعنى الذي يعبر عنه سبيل الشيء الذي يقع التصور فيه، كالفضة والذهب يصاغ منهما خاتم أو سوار، فكما أنه محال إذا أردت النظر في صوغ الخاتم وجودة العمل ورداءته أن تنظر إلى الفضة الحاملة لتلك الصورة، أو الذهب الذي وقع فيه ذلك العمل، كذلك محال إذا أردت أن تعرف مكان الفضل والمزية في الكلام أن تنظر في محرد معناه، وكما لو فضلنا خاتما على خاتم، بأن تكون فضة هذا أجود، أو فضة أنفس، لم يكن ذلك تفضيلا له من حيث هو خاتم، كذلك ينبغي إذا فضلنا بيتا على بيت من أجل معناه، أن لا يكون ذلك تفضيلا له من حيث هو شعر وكلام... ".1

وقد كانت هذه هي كل أبواب علم المعاني والتي قمت بعرضها ولو بعجالة لكن أرجو أن أكون مكنت القارئ لهذا البحث من الاستفادة وبطبيعة الحال أن لهذه الأبواب فائدة وهدف وأثر تضفيه وتعطيه للنصوص أو لهذا الكلام البليغ، وفي المبحث الموالي فيه تفصيل لفائدة علم المعاني وأثره على النص بشكل عام نظما أو نثرا.

## المبحث الثالث: هدف علم المعانى فائدته وأثره على النص:

بطبيعة الحال أن علم كعلم المعاني يكون له هدف وفائدة يضفيه على القارئ والمقروء أي النص سواءا كان منظوما أو منثورا وهذه الأهداف حسب رأي البلغاء وعلماء اللغة هي التي تحدد مسار هذا العلم وهي كالتالي:

1/ الهدف الديني: فقد كان أول هدف وهو معرفة إعجاز كتاب الله عز وجل ومعرفة معجزة رسوله الذي أوتي جوا مع الكلم وكان أفصح من نطق بالضاد، وقد كانت الدراسات الأولى في البلاغة وعلومها والبحث في أسرار الإعجاز وأسبابه تعتبر مكملة.

2/ الوقوف على أسرار البلاغة والفصاحة في غير القرآن: من كلام العرب شعره ونثره، وذلك لأن لا علم له بأوجه البلاغة يعجز عن التفريق بين جيد الكلام ورديئه وبين الفصيح والأفصح، والبليغ والأبلغ.

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت، محمد فاضلي، دار الأبحاث للترجمة والنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، (2007)، ص18.

3- التعرف إلى أن القول لا يكون بليغا حتى يلائم المقام الذي قيل فيه ويناسب حال السامع الذي ألقي عليه.

### وللسامع ثلاث حالات:

- إما يكون خالي الذهن من الحكم الذي هو مضمون الخبر وعندئذ تقتضي مطابقة الكلام لحاله أن يُلق إليه الخبر مجردا من التأكيد.
  - وإما يكون علم بالخبر غير متأكد منه فتقتضى الحالة إذا تأكيدا للخبر.
- وإما أن يكون على علم بالخبر مجحدا له فيستوجب توكيده بمؤكد أو اثنين أو مما يقتضي الحال تبعا لدرجة إنكاره قوة وضعف  $^1$ .

### فائدة علم المعاني:

بما أن لعلم المعاني هدف فطبيعة الحال يكون له فائدة بلاغية يضفيها على النص بشكل عام، وقد تحدث عن هذه الفائدة د. إبراهيم الشاوي، فقال:

1- معرفة قواعد هذا العلم حتى يلتزم بما المنشيء فيأتي كلامه مناسبا لمقتضيات أحوال الناس فيعرف متى يقدم ومتى يؤخر، ومتى يعرف، ومتى ينكر ومتى يوجز، ومتى يطنب، ويُعرف من أساليب العرب من خطبهم ورسائلهم أنهم يوجزون إذ شكروا، أو اعتذروا ويطنبون إذا مدحوا أو افتخروا وهكذا...

- 2- القدرة على معرفة إشارات النظم وخصوصياته ومحاسنه.
- 3- وبمعرفة علم المعاني وكذا البيان والبديع، يتمكن الباحث في إعجاز القرآن من الوقوف على شيء من أسباب ذلك الإعجاز، لأن إعجاز القرآن يكمن في بلاغته، فلا مفر من معرفة تلك البلاغة لإدراك الإعجاز.<sup>2</sup>

2 ينظر: محمد إبراهيم الشاوي، علوم البلاغة، ص41.

53

<sup>1</sup> عبد اللطيف شريفي، وزبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر، 2004، ص16-17.

وقد سبق وأن طرحت قول السكاكي حين قال: "اعلم أن علم المعاني هو تتبع خواص تراكيب الكلام في الإفادة، وما يتصل بها من الاستحسان وغيره ليحترز بالوقوف عليها من الخطأ في تطبيق الكلام على ما يقتضى الحال ذكره "".

ومن خلال هذا القول للسكاكي يمكن إجمال المنحى الجمالي لعلم المعاني والذي عبر عنه إبراهيم الشاوي في قوله: "وهذا التعريف الذي أوردته كتب البلاغة بعد السكاكي والتي أشار إليها، حيث قال الاستحسان فعلم المعاني ليس موضوعه تمييز الخطأ من الصواب لأن هذه مهمة النحو، ولكن السكاكي وضّح قصده ومستوى التراكيب الذي يتحدث عنه بقوله: "وأعني بتراكيب الكلام، التراكيب الصادرة عمن له فصل تمييز ومعرفة، وهي تراكيب البلغاء، لا الصادرة عمن سواهم "".

وقد كان هذا الوعي — هو بمثابة – التمايز لعلمي المعاني والنحو، واضحا تماما لدى العلوي الذي يرق بين العلميين مبينا السمة الجمالية لعلم المعاني فيقول:"...النحوي وصاحب علم المعاني...، فالنحوي ينظر إلى التراكيب من أجل تحصيل الإعراب ليحصل كمال الفائدة وصاحب علم المعاني يحصل عند التركيب من بلاغة المعاني، وبلوغها في أقصى المراتب...".

ومن أبرز ظواهر العدول، "الحذف، والتقديم والتأخير، التعريف، والتنكير، -فهي تعد بمثابة - الخرق والانتهاك لقواعد النحو لنمطية ومباحث علم المعاني، ومن هذا القبيل فهي عندما تعرض لدراسة المسند إليه في التعريف والتنكير تفترض وجود أصل مثالي لعكس كل من الحالتين، فإذا كان المسند إليه مُعرفا فإن التعريف جاء مخالفا للأصل وهو التنكير، ومن هنا كانت له ميزة فنية لا تتوفر مع تنكيره، وإذا جاء منكرا فإنه يخالف أصله المفترض أيضا وهو التعريف، وإلا لما وجدنا تلك القيم الجمالية التي تفتقدها إذا عرفناه 4".

\_

54

<sup>.</sup> مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية مقاربة جمالية، بيت الحكمة ، الجزائر، ط1، (2015)، ص96.

 $<sup>^{2}</sup>$  د. مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، ص $^{96}$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص97.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 98.

وكذلك الشأن مع ظاهرة: "الحذف التي يستند البلاغيون في تحليلها إلى ما يفترض ذكرا، وإن يكن الحذف أوفى بمطالب البلاغة والجمال الأدبي كما أشار إليه البلاغيون، وقد نبه عبد القاهر الجرجاني إلى أن ترك الذكر والصمت عن الإفادة أيد للإفادة، وأبلغ في ...من الذكر ".

وهكذا فإن المنحى الجمالي في علم المعاني ظاهرة يمكن رصدها من خلال مؤشرات أهمها:

1- ربط تعريفه بالاستحسان الذي ينتقل فيه من التركيب المفيد إلى التركيب الحسن الجميل.

2- تأكيد البلاغيين على أن التراكيب المعتبرة في علم المعاني إنما هي تراكيب البلغاء لا غير، من التراكيب التي يتحرى فيها الجمال الفني.

3- اهتمام بعض البلاغيين بالتفريق بين المستوى النحوي الذي يمثل النمطية المجردة، وبين علم المعاني الذي يمثل اللغة الأدبية أو جانبا منها.

4- قيام مباحثه على مبدأ العدول والتي تناط بها الخصائص الفنية للخطاب<sup>2</sup>"، فكل هذه المؤشرات تبين المنحى الجمالي لعلم المعاني ومباحثه.

كما أن لعلم المعاني أثر على المعنى وكذا النص المنظوم والمنثور، ويكون ذلك من خلال:

"أن لعلم المعاني فضل في تبيين لك وجوب مطابقة الكلام لحال السامعين والمواطن التي يقال فيها، كما أنه يرى صاحبه أن القول لا يكون بليغا كيفما كانت صورته حتى يلائم المقام الذي قيل فيه، ويناسب حال السامع الذي ألقي عليه، وقديما العرب كانت تقول: "لكل مقام مقال"، فقد يؤكد الخبر أحيانا، وقد يلغى بغير توكيد وهذا على حسب حال السامع من جهل بمضمون الخبر أو تردد أو إنكار ومنه فوله تعالى: ﴿ وَاحْرِبِمُ لَمُهُ مُّ فَلًا أَحْدَابِمَ الْقَرْيَةِ إِذْ بَاعَهَا الْمُرْسَلُونَ (13)إِذْ أَرْسَلُهَا وَمَا الْمَرْسَلُونَ (14) فَالُوا مَا أَنتُهْ إِلّا بَشِرٌ مُّهُ اللهَ اللهُ اللهُ

2 د. مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، ص98-99.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 98.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> على الجارم ومصطفى أمين، البلاغة الواضحة (البيان، المعاني، البديع)، المكتبة التوفيقية، القاهرة مصر ، ط2، 2015، ص 475.

الفصل الثاني: دراسة تطبيقية لقصائد أبي القاسم الشابي (مختارات وروائع).

المبحث الأول: نبذة تاريخية عن حياة أبي القاسم الشابي.

المبحث الثاني: دراسة أساليب (البلاغية الخبرية والإنشائية).

المبحث الثالث: دراسة لبعض قصاد أبي القاسم الشابي.

#### تمهيد:

وبعدما تطرقت في الفصل الأول لعلم المعاني وأبوابه وأهم ما جاء فيه وما قيل عنه، وما يضفيه من جمال وروعة على المعنى في النص الأدبي من منظومه أي شعره ومنثوره، وقد حاولت رصد أهم معالمه الأدبية والبلاغية وهذا كله من أجل إيصاله للمتلقي حتى يقن فائدة هذا العلم الرائع، فقد حان الوقت كي أطبق هذه الدراسة النظرية لعلم المعاني، مختارة بابا أو مبحثا من مباحثه الثمانية كي أطبق عليها ألا وهو: "الأسلوب الخبري أو ما يسمى بالإسناد الخبري، والأسلوب الإنشائي"، بحيث يكون هذا التطبيق في اجمل وأروع قصائد الشاعر "أبي القاسم الشابي" ولكن قبل أن أبدأ في التطبيق على هذه الروائع لابد من التعريج أو ذكر للمبحثين السابقين ألا وهما: المبحث الأول: ويتمثل في دراسة عن حياة هذا الأديب راصدة في ذلك أهم مقتطفات حياته، ثم المبحث الثاني: والذي هو الآخر يتمثل في دراسة هذه الأساليب البلاغية "الخبرية والإنشائية" والتي أشرت إليها سابقا، وقد خصصت عن حياة هذا العلم والتوضيح له، وإيصاله لما مبحث كامل في الفصل الثاني، وهذا كله داخل في مجال التعريف لهذا العلم والتوضيح له، وإيصاله بالصورة التي يستحقها للمتلقى

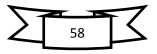
## المبحث الأول: نبذة تاريخية عن حياة أبى القاسم الشابي

قبل أن أبدأ بسرد كل تفاصيل حياة شاعرنا كان لابد للتطرق لبعض الجوانب لهذا الشاعر والتي وحدتها من خلال دراستي لهذا الشاعر الرائع، فقد وجدت في بعض الكتب أن أبي القاسم الشابي المتاز في كتاباته للمنظوم للمنثور، حيث أن كتابته لم تقتصر على الشعر فقط وهذا ما ميزه على أقرانه من عصره، فكلنا نعلم أن الكلام أنواع منهم من قال نوعان ومنهم من قال ثلاث أجناس وفي هذا المحال يقول أبي هلال العسكري: "أجناس المنظوم ثلاثة، رسائل وخطب وشعر"، وجميعها تحتاج إلى حسن التأليف وجودة التركيب، وقد قال العتابي: "الألفاظ أجساد، والمعاني أرواح، وإنما تراها بعيون القلوب، فإذا قدمت منها مؤخرا أو أخرت منها مقدما أفسدت الصورة وغيرت المعنى، كما لو حول رأس موضع يد، أو يد إلى موضع رجل،...". أ

وعليه فإن شاعرنا يمتاز برصانة والدقة في الكتابة حيث أن كل كتابته سواء النثرية أو الشعرية، وقد برهن ذلك للعالم من خلال هذه الكتابات، غير أن شعره حظي بالحظ الأوفر من هذه الدراسات من طرف مختلف الطبقات الكاتبة والأدبية وخاصة قصيدة إرادة الحياة وكذلك قصيدة نشيد الجبار، وهاتان القصيدتان تحافت عليهما الأدباء من أجل دراستها من كل الجوانب وهذا لما فيهما من تصوير بلاغي رائع، حيث أنهما يناسبان كل الأزمنة وكل العصور، أما أنا فقد اخترت روائعا من قصائده التي كلها تمتاز بالجودة كي أدرسها وأطبق عليها الأساليب البلاغية.

يعتبر شاعرنا من الشعراء الذين قدموا بصفة عامة للأمة قاطبة و الأمة العربية بصفة خاصة فهو ورغم صغر سنه إلا أنه كان يفوق أقرانه من الشعراء الذين عايشوه، فقد جاء أغلب شعره مواكبا للظروف التي كان يعيش فيها وخاصة ما كان يحدث آنذاك في المغرب العربي وفي هذا الصدد تقول: سارة حسين: "ومن أبرز فترات الأدب العربي فترة الحرب العالمية الأولى حين كانت الظروف السياسية تعتري العالم وتؤكد مهمة التحرر والحرية الانسانية وتفرضها على الأديب — فكانت هناك – مسؤولية

 $<sup>^{1}</sup>$  أبي هلال العسكري، الصناعتين، ص $^{107}$ .



على أدباء المغرب العربي على الخصوص، وقد عانوا من ويلات الاستعمار ""، ولقد سبق وأن قلت إن هذه الأشعار عصارة لما كان يجري في ذلك الوقت - وقد كان أبو القاسم الشابي واحدا من هؤلاء الشعراء الذين عاشوا إبان هذه الفترة الاستعمارية.

#### ولادته ومنشأه:

ولد أبو القاسم الشابي يوم الأربعاء في 24 شباط (فبراير) من عام 1909، في بلدة (الشابية) إحدى ضواحي مدينة (توزر)، بالجنوب التونسي، وتضم هذه المنطقة بحيرة واسعة جدا تدعى (شط الجريد). تقع توزر على الجانب الشمالي الغربي منها وهي بلدة قديمة ذات نخيل... لم ينشأ الشابي بمسقط رأسه، فقد رحل به أبوه عن بلدته وهو في السنة الأولى من عمره حين بدأ يتنقل من منطقة إلى أخرى في البلاد التونسية حيث كان يعمل قاضيا<sup>2</sup>".

ومما نقل عن شاعرنا أنه: "نشأ في منزل متواضع وسط عناية والده الذي أدخله إلى الكتاب لحفظ القرآن الكريم، وكان أبو القاسم الشابي عند حسن ظن أبيه حيث حفظ القرآن الكريم في عمر التاسعة فبدت بذلك علامات النبوغ المبكر، وبداله ميل إلى اللغة والأدب فبدأ مشواره الدراسي... ومن هنا قرر الاطلاع على كل جديد في الميدان (اللغة والأدب)، ولم يلبث – أن أثبت هذا التفوق حيث أنه تخرج بنسبة عالية من المدرسة الزيتونية – عام 1926م في تخصص الدين واللغة... كما اختص في قراءته بأدب المهجريين وأدب المدرسة الفرنسية... وفي بداية التحاقه بكلية الحقوق بدأ بمزاولته نشاط أدبي واجتماعي... حيث أسس الجمعية الإصلاحية... وأشرف على تأسيس عدة أندية أدبية، ولكنه أحس بشرخ وذلك عندما توفي والده عام 1929م، فتغيرت حياته، وقيل أن والده كان إنسان ذا تأثيرا على حياته خاصة وأنه كان يوفر له كل شيء في سبيل نجاحه وتفوقه في مجال العلم، فوجد أبو القاسم نفسه بذلك مسؤولا على أملاك والده وعلى أمه وإخوته الأيتام، وهو لا يزال في العشرين من عمر، فسيطر الحزن على قلبه سيطرة فضيعة وكان ذلك واضحا جليا في

<sup>1</sup> سارة، حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، دار العوادي للإصدار، 2015، ص5.

<sup>2</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بغداد، العراق، ص15.

قصائده من الأسى والحزن والأوجاع، وقيل أن تلك : " الأوجاع تحولت إلى أمراض جسمانية، حيث أصيب بداء تضخم القلب ... ولم تكن تلك الأوجاع التي أصيب بما الشابي أوجاعا فردية أو جسدية فقط بل تحولت إلى أوجاع إنسانية واجتماعية، لما عانته البشرية من الآلام ومآسي الحروب، فتوفي بدائه الذي أعياه عام 1934، في ربعان شبابه ومقتبل العمر ".1

وقد كان هذا عرض لأبرز المحطات من حياة شاعرنا ولكن رغم أنه توفي وهو صغير وفي مقتبل العمر، لكن أدبه وشعره لا يزال يدرس وهذا لأنه ترك شعرا رائعا في مختلف الأغراض والمواضع.

يقول د.هاني الخير حول حياة الشابي، "وفي أثناء سنة 1929م نكب بوفاة والده المحبوب، ولقد رافقه عليلا من بلد زغوان إلى نوزر مسقط رأسه وتجرع غصص مرضه، وطفحت الكأس بموته وهو في الخمسين من عمره، فإضطلع بأعباء عائلية ... ورضى بحياة بسيطة على رأس أسرته "بتوزر" حيث تزوج... وفي السنة نفسها أصيب بداء تضخم القلب، وهو في الثاني والعشرين من عمره بيد أنه رغم نحي الطبيب لم يقلع عن عمله الفكري، وواصل انتاجه نثرا وشعرا، وقد نشرت له سنة 1933م بمحلة أبولو المصرية قصائد....2". وتذكر الروايات أن الشابي : "تزوج قبل أن ينهي دراسته العالية، وترك بعد رحيله طفلين....2".

أما ربتا عوض فتقول: "كان الشابي يدفع من روحه ودمه ثمن ما يكتب من شعر، فحياة الانفعال العاطفي والقراءة الكثيفة ومتابعة الأحداث والتحولات والمعارك الأدبية في العالم العربي في ذلك الوقت أثرت على حسده النحيل وأذابته كالشمعة المشتعلة، حتى انطفأت حياته القصيرة وهو في 25 من عمره يوم 09 تشرين الأول (أكتوبر) عام 1934م، في أحد مستشفيات تونس العاصمة، ونقل جثمانه إلى مسقط رأسه الشابية، ودفن فيها 4"، والشابية: نسبة إلى أسرة عربقة في تلك المدينة.

<sup>1</sup> ينظر: سارة حسين الجابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص7،8،9.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر الحديث ، أبو القاسم الشابي ، شاعر الحياة والخلود، دار فليتس، الجزائر، ط $^{1}$ ، د.س، ص $^{2}$ - $^{0}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص14.

<sup>4</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي ، ص17.

لقد كان هذا عبارة عن موجز جد قصير عن بعض من أهم محطات شاعرنا عن حياته والتي كلها مليئة بالتجارب والمتاعب والصعاب وهذه الاحداث تصلح أن تكون قصة رائعة لشخصية رائعة. ب/ حياته الأدبية والشعرية:

أما فيما يخص حياته الأدبية فهي ظاهرة من خلال كتابته وشعره ونثره الذي صار يعرفه كل العالم، يقول هاني الخير: "إن كل قصيدة من قصائد الشابي، طالت أم قصرت، صورة فهي عبقرية ونبوغ... لقد خدم الشابي الأدب والعرب والانسانية بحياته وموته على السواء، ودفع وحده الثمن غاليا لذلك... "".

لقد تميز شاعرنا بالجودة في الأداء اللغوي وهذا يظهر واضحا جليا عندما تقرأ قصائده وروائعه في هذا المجال، تقول سارة الحسين: "عندما نقرأ للشلبي تحس أن الكلمة قد نزلت موضعها المناسب وأن العبارة — تحس بها على اللسان – وأنها صلحت لذلك المقام دون سواه وإذا بحثت عن هذا المفهوم في الأدب والنقد القديم سميته البلاغة والفصاحة، ولقد اهتم بها الشابي اهتماما واسعا لما علمه من قيمة فينة وجمالية،، وفي المقابل نجد أن الظروف ساعدته على ذلك وخاصة حفظه للقرآن...2".

"والتغذي بالقرآن الكريم واحد من أسباب ثراء شعر أبي القاسم الشابي، حيث يبدو جليا أنه قارئ حافظ للقرآن...3".

وإذا قرأنا قصائد الشابي وتأملنا فيها نجده تحدث عن كل جوانب الحياة واغترف منها ومن كل جوانبها وأبدع وأحسن فيها: فقد تحدث عن الجانب الاجتماعي، وكذا الطبيعي وعن الجانب الانساني والعاطفي..إلخ من الجوانب".

وقد حاولت أن ألخص كل هذه الجوانب التي تطرق إليها شاعرنا وكان هذا في قول سارة الحسين: "كان للشابي اهتماما بقضايا المجتمعات واهتم بها بسبب الظروف التي كانت تعيشها بلاده والعالم العربي، لذا يوجد في شعره نوع من الاهتمام بالإصلاح التوجيهي... -كما له- نظرة تأملية

-

<sup>1</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر الحديث، أبو القاسم الشابي، ص13.

<sup>. 11–10</sup> سارة الحسين، أعذب قصائد أبي القاسم الشابي، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 14-15.

وطموحه يهدف من خلالها إلى تغيير ظروف الحياة والثورة في وجه الاستعمار إلى جانب الدعوة إلى استرجاع السيادة وعدم الرضا باستنزاف الخيرات... "1.

ولكن كانت له إطلالة على الطبيعة فشعره عذب رقيق يؤنس عند سماعه، "شعر الشابي شعر ندي عذب يمتلك من العناصر الفنية والجمالية لما يحتويه من التشويق وما يضم من المتعة والجمال... وقد تأثر بالطبيعة وتعلق بها لأنها أضحت وسطه الذي يعيش فيه كي يتجنب أوجاع قلبه المادية والمعنوية... ".2

ومن المعروف أن الشاعر يكون جل شعره منهلا من خلال حياته وخاصة منها العاطفية، تقول د.سارة: "لكل شاعر نظرته اتجاه العاطفة، ويرى الشابي أن للعاطفة دور في نجاح العمر الشعري ولذلك نرى العاطفة عند خادمة لبقية العناصر، فهي السبب في عذوبة اللغة، والسبب في الإقناع بالفكرة، ... والشابي كان ذا عاطفة مرهفة فجعلته وساعدته على اختيار مواضيع بكل عناية،... ولشدة قوة عاطفة الشابي يبدو الشعر جزء منه وقطعة من قلبه، وفؤاده لا يستغني عنها لأنها تفصيل مهم في ذاته و وجوده". 3

وعليه يمكن القول حول هذه الشخصية الرائعة والتي تظهر روعتها من خلال أدبها أنها قد استغلت الظروف بكل ما فيها من إيجابيات وسلبيات، وهذه الظروف هي انتقاله من مكان إلى مكان بسبب عمل أبيه، وكذلك تعلمه للأدب وحبه له، تزوجه في سن مبكر من ابنة عمه، وغيرها من الظروف وحتى ذهابه إلى الريف ساعده على كتابته أفضل قصائد حول الطبيعة، وكذلك الوسط الذي عاش فيه، والظروف التي عايشها. كل هذا كان سببا في جعل الشاعر ينهل من كل جوانب ومواضع الحياة والأدب، وقد كان نتاج هذا كله أن أخرج لنا أروع القصائد في ذلك الوقت.

<sup>1</sup> ينظر: سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 12.

<sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص14.

إن كل قصائد الشابي رائعة وعذبة تدخل إلى القلب وتجذب السامع نحوها وهذا لما لها من معان جميلة وعذبة، يقول هاني الخير: "والحق يقال... فإن أبي القاسم الشابي روائع شعرية، وإنه لتصعب المفاضلة بين قصائده هذه، فجميعها يتسم بالجمال الفني الأنيق بجميع عناصره... ". أ

غير أن بعض القصائد من هذه الروائع تميزت عن أختها أنها مست الجانب العاطفي وواكبت العصر منذ أن قيلت فيه إلى حد اليوم فهي لازالت تدرس وهذا لغزارة معانيها وجمال أسلوبها، وحسن ألفاظها وهي: "إرادة الحياة، يا شعر، نشيد الجبار، إلى الشعب، سئمت الحياة، وما في الحياة، أيها الليل، أيها الحب، يا قلب... " وغيرها من الروائع.

وقد حاولت دراسة بعض هذه الروائع مطبقة عليها الأساليب البلاغية، وهذه الدراسة خصصت لها مبحثا في هذا الفصل وهو: المبحث الثالث، وقد حاولت في دراسة هذا المبحث أشهر قصائده الشعرية، وخاصة "إرادة الحياة": والتي "تعد هذه القصيدة من أشهر قصائده، ولعلها هي التي ساهمت في إبراز اسمه بين الشعراء خصوصا في المشرق العربي، والقصيدة ذات طابع تحرري يؤكد حتمية انتصار الشعب على أعدائه... ".2

أما قصيدة "يا شعر" ففيها نوع من التجديد: "الربط بين الشعر والشعور ليؤكد أن الشعر يصدر عن العاطفة ويعبر عنها، لكن هذه العاطفة التي يشير إليها الشابي هي الكآبة والتعاسة". <sup>3</sup>

وكذلك قصيدة أو بما تعرف نشيد الجبار فهي القصيدة تقول(ريتا عوض): "يتحدث الشابي في هذه القصيدة عن صموده في وجه الداء والأعداء، الذين كانوا يهاجمونه لمواقفه... "4

ولقد كان هذا بمثابة عرض لكل جوانب شاعرنا أبي القاسم الشابي الحياتية منها والأدبية ، والذي اعتبر بمثابة رائد التحديد في الشعر العربي وخاصة في تونس، حيث وصلت قصائده إلى كل العالم ودرست من طرف جل الأدباء من المغرب العربي ومن المشرق.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر الحديث، أبو القاسم الشابي، ص 12.

<sup>2</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بغداد، العراق، ص41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص49.

#### المبحث الثاني: الأساليب البلاغية وأغراضها الأدبية:

وبعدما تطرقت في المبحث الأول لحياة الشاعر أبي القاسم الشابي من كل جوانبها "الحياتية والأدبية" صار عليّ التحدث عن هذه الأساليب البلاغية والتي هي الأخرى محط دراستي، حيث أنه سيتم في هذا الفصل تطبيق هذه الدراسة على أهم روابع الشابي وهذه الأساليب هي الأسلوب الخبري، والإنشائي:

- ومن المعروف عن هذه الأساليب أنها تكون ضمن كلام وفي هذا الصدد يقول الدكتور مصطفى الغلابيني: "الكلام هو الجملة المفيدة —ذات معنى تام - أي معناها مكتفيا بنفسه فإن لم تفد الجملة معنى تاما مكتفيا بنفسه مثل: "إن تجتهد في عملك" فهذه الجملة ناقصة الإفادة، لأن جوانب الشرط فيها غير مذكور، وغير معلوم، فلا تسمى كلاما، فإذا ذكر الجواب فقلت: "إن تجتهد في عملك تنجح".

وعليه نفهم من خلال هذا القول أن الكلام هو عبارة عن جملة مفيدة تكون تؤدي وظيفة معينة ولها معنى تام، معنى تام، كما أن الكلام هو عبارة عن أساليب وصيغ وغيرها من الجمل والكلمات ذات معنى تام، والأساليب البلاغية بخبرها وإنشائها ماهي إلا واحدة من هذا الجملة المفيدة فبالتالي فهي كلام مفيد إما بصيغة خبر أو إنشاء.

يقول الشيخ بن عاشور: "الكلام إما خبرا أو إنشاءا، فالخبر: هو الكلام الذي يحتمل الصدق أو الكذب بأن يكون بالنسبة المعنوية التي يضمنها الكلام خارج... أو عدم مطابقتها، أي المخالفة. أما الإنشاء: هو ما لا يحتمل الصدق أو الكذب مالا لم يقصد منه حكاية فهو غرضه إحداث معنى بالكلام لم يكن حادثًا من قبل في قصد المتكلم، وهو قسمان: طلبي، وغير طلبي، الطلبي هو الأمر، النهى، الاستفهام، التمنى، الترجى، النداء.

<sup>1</sup> الشيخ مصطفى الغلا بيني، جامع الدروس العربية الموسوعة الكاملة، ت، إبراهيم تلاتي، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، 2013، ص14.

والغير طلبي: القسم، التعجب، إنشاء المدح والذم، وصيغ العقود، نحو: أبيع، وأشهد...  $^{11}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$ 

لقد تضاربت المفاهيم والآراء وتعددت المصطلحات ولكن المعنى واحد والهدف سيان واحد، حيث أنه قد وجدته في بعض الكتب يعرف بالإسناد الخبري وفيها ما يسمى بالجملة الخبرية، ومنها من يسميه الاسلوب الخبري، غير أن التعريف هو نفسه الاختلاف فقط في التسمية ولكني فضلت أن أقول في هذا الباب وأن أسميه الخبر، وهذا إرضاءا لجميع الأطراف وتقديرا لجميع البحوث والمجهودات.

وخير ما ابتدأ به الكلام عن هذا الباب هو ما قاله وما جاء به صاحب مفتاح العلوم السكاسي: "كقولهم الخبر هو الكلام المحتمل للصدق والكذب، أو التصديق والتكذيب، كقولهم هو الكلام المفيد بنفسه، إضافة أمر من الأمور إلى أمر من أمور نفيا أو إثباتا". 2

لقد اتفق جل علماء اللغة والبلاغة على أن للخبر مفهوم واحد وهو: "الكلام الذي يحتمل الصدق أو الكذب لذاته بقطع النظر على خصوص قائله ويكون دون النطق به، نحو: العلم نافع، فقد أثبتنا صفة النفع للعلم، وهي صفة ثابتة له سواءا تلفظنا بالجملة أم لم نتلفظ، لأن نفع العلم أمر حاصل له في الحقيقة والواقع، ويقصد بصدق الخبر مطابقته للواقع وبكذبه عدم مطابقته له كما يبدو في الجملة (العلم نافع) فإن كانت النسبة الكلامية المفهومة منها "وهي ثبوت ذلك" من مطابقة للنسبة الخارجية أي موافقة لما في الواقع (فالخبر صادق)، وإلا فكذب نحو: "الجهل نافع" فالنسبة الكلامية ليست مطابقة وموافقة للنسبة الخارجية... ".3

أما إبراهيم الشاوي يقول: "وإنما كان الخبر محتملا للصدق والكذب لأن له نسبتين: الأولى نسبة كلامية: وهي التي تفهم من الخبر نفسه كنسبة النفع إلى العلم، "العلم نافع".

<sup>1</sup> بن عاشور محمد الطاهر، موجز البلاغة، ت، عبد الرحمان عبد الرحيم، بوقطة، دار الإمام مالك ، الجزائر، السداسي الأول، (1438هـ- 2017م)، ص 63.

السكاكي، مفتاح العلوم، ت ،عبد الرحمان السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص71..

<sup>3</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 2004، ص20-21.

الثانية نسبة خارجية: وهي التي تفهم من خارج الخبر أي من الواقع الخارجي فإن طابقت النسبة الكارجية كان الخبر صادقاً".

ومنه نفهم أن الخبر هو عبارة عن كلام يقال وهذا الكلام إما أن يكون مطابقا فيقال عنه صادق، وإما أنه يكون غير مطابق فيقال عنه: أنه كاذب.

كما أن للخبر أغراض وأنواع وكذا أضرب ومؤكدات.

#### أغراض الخبر:

يقول د. محمد عبد المنعم: "الأول إفادة المخاطب بالحكم الذي تضمنته الجملة نحو: كان عمر بن عبد العزيز أعدل خلفاء بني أمية، وهذا الخبر تقوله لمن لا يعرف ذلك أي يكون جاهلا له، فيسمى هذا الغرض فائدة الخبر، والثاني: إفادة المخاطب أن المتكلم عالم بالحكم هو أيضا نحو: قولك لصاحبك: "أنت ألقيت قصيدة جيدة في المذياع أمس "فهو يعلم الخبر وسمي هذا الغرض لازم الفائدة<sup>2</sup>"، لأنه يلزم في كل خبر أن يكون المخبر به عنده علم أو علم والظن به.

وقد يخرج الخبر عن الغرضين السابقين إلى أغراض أحرى أهمها:

1- الاسترحام والاستعطاف: نحو قول إبراهيم بن المهدي مخاطبا المأمون.

أتيت جرما شنيعا وأنت للعفو أهل فإن عفوت فمن وإن قتلت فعدل

2- تحريك الهمة إلى ما يلزم تحصيله.

3- إظهار الضعف والخشوع، كهوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِمُ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْهُ مِنِّي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُن بِدُ عَائِكَ رَبِمٌ شَعِيًّا (4) ﴾ (سورة مريو، الآية 4)

<sup>40~</sup> ص 2011 ه 1432 م 40~ علوم البلاغة، دار اليقين، مصر، ط1، 432~ ه 40~

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: محمد عبد المنعم خفاجي ود.عبد العزيز شرف، البلاغة العربية بين التقليد والتحديد، دار الجيل بيروت، لبنان، ط1، (1412هـ/1992م)، ص 128.

4- إظهار التحسر على شيء محبوب نحو فوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِمٌ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي وَاشْتَعَلَ السَّرَةُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وكذلك قول أعرابي يرثى ابنه:

ولما دعوت الصبر بعدك والأسى وأجاب الأسى طوعا ولم يجب الصبر فإن ينقطع منك الرجاء فإنه سيبقى عليك الحزن ما بقي الدهر أ

5- إظهار الفرح بمقبل والشماتة بمدبر، نحو هوله تعالى: ﴿ وَهُلْ بَاءَ الْمَدُّ وَزَهَدَ الْبَاطِلُ أَ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوهًا (81) ﴾ (سورة الإسراء، الآية 81).

6- التوبيخ.

7- التذكير بما بين المراتب من تفاوت نحو هوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ (19) ﴾ (سورة فاطر 19).

8- التحذير: كقوله صلى الله عليه وسلم: "أبغض الحلال إلى الله الطلاق".

9- الفخر: نحو قول الشاعر:

إنا لضرب رأس كل قبيلة وأبوك خلق أتانه يتقمل 3

قول الجرير يهجو الأخطل التغلبي:

إن الذي حرم المكارم تغلبا جعل النبوة والخلافة فينا مضر أبى وأبو الملوك فهل لكم يا خزر تغلب من أب كأبينا

10- الإرشاد والنصح: كقول زهير ابن أبي سلمى:

ومن يك ذا فضل فيبخل بفضله على قومه يُستغن عنه ويذم

<sup>1</sup> ينظر : عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص21.

<sup>2</sup> ينظر: محمد عبد المنعم خفاجي ود.عبد العزيز شرف، البلاغة العربية بين التقليد والتحديد، ص128.

<sup>3</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص22.

<sup>4</sup> عبد المنعم خفاجي، عبد العزيز شرف، البلاغة العربية ، ص129.

11- المدح\*: وهذا الغرض منه من يستعمل الفعل الجامد "نعم" ويقال المدح والثناء يقوله الشعراء لمدح الملوك ومن يستحق ذلك ومن أغرب ما جاء في المدح هو مدح البحتري في سنيته الفرس، كذلك قول النابغة الذبياني وهو يمدح:

## $^{1}$ فإنك شمس والملوك كواكب إذا طلعت لم يبد منهن كوكب

#### أنواع الخبر:

إذا كان الغرض من الكلام هو الإفصاح والإظهار، فيجب على المتكلم أن يكون واضحا مع المخاطب، لكن قد تختلف أساليب اللغة وهذا حسب اختلاف أحوال المخاطب أو المتلقي والتي صنفها البلغاء، وكذا علماء اللغة إلى ثلاث أحوال:

## أولا: الخبر الإبتدائي:

أن يكون المخاطب خالي الذهن من الحكم غير متردد فيه ولا منكر له، وهنا لا يحتاج المتكلم لتأكيد للكلام وهذا نظرا لعدم الحاجة ومنه فتوله تعالى: ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْمَيَاةِ الدُّنْيَا أَ وَالْبَافِيَاتِكُ للكلام وهذا نظرا لعدم الحاجة ومنه فتوله تعالى: ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْمَيَاةِ الدُّنْيَا أَ وَالْبَافِيَاتِكُ للكلام وهذا نظرا لعدم الحاجة ومنه فتوله تعالى: ﴿ الْمَالُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### ثانيا: الغير الطلبي

أن يكون المخاطب متردا في الخبر طالبا الوصول لمعرفته والوقوف على حقيقة، فهنا يستحسن تأكيد الكلام للمتلقى، وهذا النوع يحتاج إلى تأكيد ويسمى هذا الضرب (طلبيا).

#### 3- ثالثا: الخبر الإنكاري:

أن يكون المخاطب منكرا للخبر الذي يراد إلقاؤه إليه معتقدا خلافه فيجب تأكيد الكلام له بمؤكد أو اثنين على حسب ما يقتضيه المقام، ويسمى هذا الضرب "إنكاري"2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد المنعم خفاجي، عبد العزيز شرف، البلاغة العربية، ص 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص 23.

#### مؤكدات الخبر:

يؤكد الخبر بعدة أدوات أهمها:

إنّ: تنصب الاسم وترفع الخبر، وظيفتها تأكيد مضمون الجملة أو الخبر نحو: "إن الحياة جهادٌ" -فقد نابت مناب- تكرير الحياة جهاد.

أنّ: تنصب الاسم وترفع الخبر ووظيفتها تأكيد الخبر، نحو: "اعلم أنّ الصبر مفتاح الفرج".

لام الإبتداء: فإنما تؤكد مضمون الحكم وتدخل على المبتدأ نحو: "لأنت خير من عرفت، منه فهوله تعالى: ﴿ الْمَهْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهَدِ لِي مَلَى الْكِبَرِ إِسْهَامِيلَ وَإِسْدَاقَ ۚ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّمَاءِ (39)﴾ منا دخلت على الخبر، وتدخل على المضارع الواقع خبرا لأن المشبهة بالاسم لفهوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مَبْكُو بَيْنَهُمُ مَيْوُهَ الْفِيَاهَةِ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَتْتَلِفُونَ (124)﴾ (سورة الندل، الآية 124) وتدخل على شبه الجملة، نحو قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ ثُلُقٍ مَظِيهٍ (4) ﴾. (سورة القلم الآية 4) أمّا الشرطية:

وهي حرف شرط وتفصيل وتوكيد فائدتها تأكيد الكلام وتقويته، نحو هوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَدْيِي أَن يَخْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوخَةً فَمَا فَوْقَمَا أَ فَأَمًا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْمَقُ مِن رَبِّمِهُ أَ وَاعَن اللَّهُ بِمَذَا مَثَلًا أَ يُخِلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾، وأمًّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَهُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِمَذَا مَثَلًا أَ يُخِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾، (سورة البقرة، الآية 26).

السين: هي حرف يختص بالمضارعة والاستقبال وتدخل على وعد محبوب ومكروه لتفيد أنه واقع لا محالة، كهرله تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ مَعْضُمُ الْوَلِيَاءُ بَعْضٍ ۚ يَاٰمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَهْمَوْنَ عَالَهُ مَعْضُمُ الْوَلِيَاءُ بَعْضٍ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ أَ يَاٰمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَهْمَوْنَ اللّهَ مَرْمَهُ اللّهَ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ أَلُولَكَ سَيَرْمَهُ اللّهُ أَ إِنّ عَنِي الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الطّلَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ أَ أُولَلِكَ سَيَرْمَهُمُ اللّهُ أَ إِنّ اللّهَ عَزيزٌ مَكِيمٌ (71) ﴾، (سورة التوبة 71)

قد: هي حرف تدخل على الفعل الماضي فتفيد التحقيق، نحو هوله تعالى: " هَدْ أَهْلَمَ الْمُوْمِنُونَ (1) الَّذِينَ هُوْ فِي حَلَاتِهِوْ ذَاشِعُونَ (2) " (سورة المؤمنون ، الآية 02). وهوله أيضا: (قَدْ أَهْلَمَ مَن زَكَّاهَا (9) ﴾ (سورة الشمس، الآية 09).

نونا التوكيد: "الثقيلة المضعفة والخفيفة" وهما حرفان يدخلان على المضارع والأمر يفيدان التوكيد<sup>1</sup>، نحو هوله تعالى: ﴿ لَيُسْبَنَنَّ وَلَيَكُونَا مِّنَ الطَّاغِرِينَ (32) ﴾ (سورة يوسغ، الآية 32).

تقسيم الخبر: ينقسم الخبر إلى جملة فعلية وجملة اسمية

1- فالجملة الفعلية: "ما تركبت من فعل ، فاعل، أو فعل ونائب فاعل، وتوضع لإفادة التجدد والجدوث في زمن معين مع الإختصار نحو: يعيش البخيل عيشة الفقراء، الفعل يتحدث عن أحد الأزمنة الثلاثة (الآن، أمس، غدا)، وهذا إن لم يكن هماك قرينة توضح ذلك الوصف".

2- أما الجملة الإسمية: فهي تركبت من مبتدأ وخبر وأفادت بأصل وضعها ثبوت شيء بشيء تقيد النظر إلى التجدد والاستمرار نحو: "الأرض متحركة"، وقد تخرج الجملة الاسمية وتفيد الدوام والاستمرار بحسب القرائن إذا لم يكن في خبرها فعل مضارع وذلك بأن يكون الحديث في معرض، "الذم والمدح" في محموله تعالى: ﴿ وَإِذْكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ مَظِيمٍ ( 4 ) ﴾.

2- الإنشاء: ومنهم من يقول الأسلوب الإنشائي.

أ- لغة: الإيجاد.

ب- اصطلاحا: كلام لا يحتمل صدقا ولا كذبا لذاته أو ما لا يحصل مضمونه ولا يتحقق إلا إذا تلفظت به كطلب الفعل في (افعل)، وطلب الكف في (لا تفعل)، وهو طلب المحبوب في (التمني)، وطلب الفهم في الاستفهام، وطلب الإقبال في (النداء)، فكل ذلك لا يحصل إلا بالصيغ نفسها<sup>3</sup>. والإنشاء نوعان:

غير طلبي، وطلبي. وعليه فإن الإنشاء: هو عكس الخبر كما أنه يهتم بجمال الكلام وتنميقه. أ- الإنشاء غير الطلبي: وهو لا يستدعي مطلوبا غير حاصل وقت الطلب ويكون في صيغ: "المدح، الذم، العقود، القسم، التعجب، الرجاء، ويكون أيضا برب ولعل وكم الخبرية".

<sup>1</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة ، ص24-25.

<sup>2</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة ، ص26-27.

<sup>3</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة ، ص27.

1- المدح والذم: يكونان بنعم وبئس نحو قول الجاحظ: "أما بعد فنعم البديل من الزلة الاعتذار، وبئس العوض من التوبة الإضرار"، ويكونان أيضا بحبذا ولا حبذا كقول الشاعر:

## ألا حبذا عادري في الهوى ولا حبذا العاذل الجاهل 1

2- العقود: تكون بالماضي نحو: بعت ، اشتريت، وهبت، اعتقت.

3- القسم: يكون بالواو، والتاء، نحو هوله تعالى: ﴿ وَالتَّينِ وَالزَّيْتُونِ (1) وَطُورِ سِينِينَ (2) وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ (3) ﴾ (سورة التين، الآية 03).

وقوله أيضا: ﴿ تَاللَّهِ لَقَدْ آثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْنَا ﴾ (سورة يوسف ، الآية 61).

وقد يأتي القسم بغير هذه الحروف، نحو قول عبد الله بن طاهر:

لعمرك ما بالعقل يكتسب الغنى ولا باكتساب المال يكتسب العقل<sup>2</sup>.

4- التعجب: يكون قياسا بصغتين هما: (أفعل به، وما أفعله)، كتوله تعالى: ﴿ أَسْمِعْ بِمِهْ وَأَبْحِرْ مَا يَوْمَ يَأْتُونَهَا اللَّهِ الطَّالِمُونَ الْيَوْمَ فِي خَلَلٍ مُّبِينٍ (38) ﴾ (سورة مريه 38). ومنه قول الشاعر الصمة بن عبد الله:

## بنفسي تلك الأرض ما أطيب الربى وما أحسن المصطاف والمتربعًا

5- الرجاء: يكون ب: "عسى، حرى، اخلولق" نحو **«وله تعالى**: ﴿ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِينَ وِالْفَتْمِ ﴾ (سورة مريه، الآية 38) ونحو: حرت الزوابع أن تحدأ، إخلولق الكرب أن ينكشف<sup>3</sup>.

#### ب- الإنشاء الطلبي:

وهو المبحوث عنه في علم المعاني وهذا لما يمتاز به من لطائف بلاغية وهو كما قيل عنه: "يستدعي مطلوبا غير حاصل وقت الطلب، وهو المقصود بالنظر"<sup>4</sup>، وهو أنواع منها:

1 الأمر: وهو طلب حصول الفعل من المخاطب على وجه الاستعلاء مع الإلزام وله أربع صيغ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 28.

<sup>3</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص29.

<sup>4</sup> الإيضاح، الخطيب القزويني، ت، محمد فاضلي، ص53.

أ- فعل الأمر: نحو هوله تعالى: ﴿ يَا يَدْيَىٰ دُذِ الْكِتَابِمَ بِهُوَّةٍ أَ وَآتَيْنَاهُ الْدُكْمَ صَبِيًا (12) ﴾ (سورة مريم، الآية 12).

ب- المضارع الجخوم بلام الأمر: فتوله تعالى: ﴿ يَا يَدْيَىٰ ثُخِ الْكِتَابِمَ بِفُوَّةٍ أَ وَٱتَيْنَاهُ الْدُكْمَ صَبِيًا (12) ﴾ (سورة الطلاق، الآية 07)، أمر الغنى بالإنفاق.

د- المصدر النائب عن فعل الأمر: نحو هوله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِكَيْنِ إِنْسَادًا ﴾ أي مثل اصبر / صبرا، أو اسع/ سعيا وغيرها...

وقد يخرج الأمر عن معناه "الأصلي" والذي هو "الإيجاب والالزام" إلى معان أخرى وهذا لأغراض بلاغية وهي كالتالي:

- الدعاء: والذي هو الطلب على سبيل التضرع، ويكون من الأدنى إلى الأعلى منزلة وشأنا، نحو هوله تعالىه: ﴿ وَهَالَ رَبِمٌ أَوْنِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيٌ وَعَلَىٰ وَالِدَي وَالْدَي وَالْدَى مَالِكَ وَوَهَالَ رَبِمٌ أَوْنِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَي وَعَلَىٰ وَالِدَي وَالْدَى مَالَهُ وَالْدَي وَالْدَى عَبَادِكَ الطَّلِدِينَ (19) ﴾ (الأحقاف، الآية 15)، يُخاطب بما الأدنى من هو أعلى منه منزلة وشأنا، فهو يرجو ويتضرع، والدعاء: نحده في القرآن الكريم كهوله تعالى: ﴿ إِذْ هَالَ إِبْرَاهِيهُ رَبِمٌ الْبِعَلْ هَذَا إَمِنَا إَهِنَا ﴾ (سورة البقرة، الآية 126).

- الالتماس: ويكون بصدور صيغة الأمر من الند إلى الند كقولك لمن يساويك: أعطني القلم أيها الأخ<sup>2</sup>" ، ومنه حسب رأي يكون من التلميذ إلى التلميذ وغير ذلك ممن يكون معك في نفس الرتبة والمقام.

<sup>1</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص 29-30.

<sup>2</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص30.

- النصح والإرشاد: كعوله تعالى: ﴿إِذَا تَدَايَنتُه بِدَيْنِ إِلَىٰ أَبَلِ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ﴾، (سورة البهرة، الآية 282).
- التهديد ونستعمل صيغته في مقام عدم الرضا لأمور به كتوله تعالى: ﴿الْمُمَلُوا مَا شِنْتُهُ أَ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (40)﴾ (سورة فحلت، الآية 40).
  - التعجيز: كَعْوله تعالى: ﴿ فَأَدُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ﴾ (سورة البقرة، الآية 23).
- الإباحة: كهوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَنَيَّنَ لَكُو الْنَيْطُ الْأَبْيَثُ مِنَ الْنَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْنَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْنَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ (سورة النمل، الآية 19)
  - التسوية: نحو قوله تعالى: ﴿ فَاصْبِرُوا أَوْ لَا تَصْبِرُوا ﴾ (الطور، الآية 16)
    - الإكرام: كقوله تعالى: ﴿ احْدُلُوهَا بِسَلَامٍ آهِنِينَ ﴾.
    - الإمتنان: نحو قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُو اللَّهُ ﴾.
  - الإهانة: نحو قوله تعالى: ﴿ كُونُوا حِبَارَةً أَوْ مَدِيدًا ﴾ (سورة الإسراء، الآية 50).
    - الدوام: كَعَوله تعالى: ﴿ اهْدِنَا السِّرَاطَ الْمُسْتَعِيمَ ﴾ (سورة الغاتدة، الآية 66)
      - التمني: كقول امرئ القيس:

ألا أيها الليل الطويل ألا انجلى بصبح وما الإصباح منك بأمثل

- الاعتبار: نحو هوله تعالى: ﴿ انظُرُوا إِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ ﴾ (سورة الأنعام).
  - الإذن: نحو قولنا لمن يطرق الباب: "ادخل".

التكوين: كَعْوله تعالى: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾، وقد أورده بعض البلاغيين "التحسير" ، نحو هوله تعالى: ﴿ كُونُوا فِرَدَةً ذَاسِئِينَ ﴾ (سورة البعرة ، الآية 65).

- التخيير: نحو: تزوج هندا أم أختها.
  - التأديب: كل مما يليك.
- التعجب: كقوله تعالى: ﴿ انظُرْ كَيْهُمَ صَرَبُوا لَكَ الْأَهْقَالَ ﴾. أ

وقد كان هذا أهم ما ورد عن صيغة الأمر من أقوال البلغاء وأهل اللغة.

<sup>1</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص30-31.

ومنه نفهم أن الأمر هو طلب حصول شيء كما أنه يكون من الذي هو أعلى شأنا إلى الأدنى، ولكن قد تخرج عن معناها الأصلي وتدخل ضمن أغراض بلاغية وقد أسلفت ذكرها "كالدعاء، والالتماس، التمني،..."، وهذا يسميه البلاغيين بخروج الأمر عن المعتاد أو معناه الأصلي.

#### 2- النهي:

ولقد وردت صيغ النهي في القرآن الكريم ومن فتوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاكِلٌ ذَلِكَ غَدًا (23) إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ . (سورة الكمخ، الآية 23-24) وكذلك نحو فتوله: ﴿ لَا يَتَّذِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ . (سورة آل عمران، الآية 128).

إذن من خلال هذا نفهم أن النهي هو عكس الأمر إذ يطلب به الكف عن فعل ذلك الشيء. وقد يخرج النهي عن صيغته الأصلية أو عن أصل معناه إلى أغراض أو معان أخرى وهي كذلك لأغراض بلاغية نجمل ذكرها فيما يلى:

- الدعاء: نحو قوله تعالى: ﴿ رَبُّهَا لَا تُؤَاذِذْنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ . (سورة البقرة، الآية 286)
  - الالتماس: كَقوله تعالى: ﴿ لَا تَأْمُذُ بِلِثْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي ﴾، (سورة طه، الآية 94)
- الدوام: كَعْمِلُه تعالى: ﴿ وَلَا تَدْسَبَنَ اللَّهَ غَافِلًا غَمًا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ ۚ إِنَّمَا يُؤَدِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْدَتُ فِيهِ الْأَبْحَارُ (42) ﴾، (سورة إبراهيم:42)
- بيان العاقبة 2: نحو هوله تعالى ﴿ وَلَا تَمْسَبَنَّ الَّذِينَ هُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَهْوَاتًا أَ بَلْ أَمْيَاءٌ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ (169) ﴾. (سورة آل ممران الآية 169)
- التيئيس: مثل قولك لشخص يحاول نظم الشعر لكن ليس لديه ملكة قول الشعر: لا تحاول نظم الشعر.
  - التمني: حيث يكون النهي موجها إلى ما لا يعقل قول الشاعر : إيه يا طير لا تضن بلخن.
    - التهديد: يقصد به التخويف يكون ممن هو قادر على العقاب.
      - الكراهة: نحو: لا تلتفت وأنت في الصلاة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد اللطيف شريفي، وزبير دراقي، الإحاطة، ص31.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

- التوريخ: نحو قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُوبُوا خَيْرًا مِّنْهُو وَلَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ أَ وَلَا تَلْمِرُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَخَابَرُوا وِالْأَلْقَادِمِ أَ بِنْسَ الاِسْمُ الْفُسُوقُ مَعْ الْإِيمَانِ أَ وَمَن لَّهُ يَتُبِهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (11) ﴾، (سورة الحبرات، الآية 11) الفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ أَ وَمَن لَّهُ يَتُبِهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (11) ﴾، (سورة الحبرات، الآية 11) - الإئتناس : نحو "لا تحزن إن الله معنا".

- التحقير: قول الخنساء

أعيني جودا ولا تحمدا ألا تبكيان لصخر الندى $^{2}$ 

- النصح والإرشاد: كقول أبي العلاء المعري:

ولا تجلس إلى أهل الدنيا فإن خلائق السفهاء تعدي 3

وقد كان هذا فيما يخص عنصر النهي والذي هو الآخر له أغراض بلاغية تجعله يخرج عن أصله وعن المعتاد.

#### 3- الاستفهام:

طلب حصول صورة الشيء في الذهن، فإن كانت تلك الصورة وقوع نسبة بين الشيئين أو لا وقوعهما، فحصولها هو التصديق، وإلا فهو التصور<sup>4</sup>"، وعليه فإن الاستفهام: "هو طلب العلم بشيء لم يكن معلوما من قبل بإحدى الأدوات الآتية: الهمزة، هل، ما، متى، أيان، كيف، أين، أنى، كم، أي<sup>5</sup>

ويقسم الطلب الاستفهامي إلى ثلاث أقسام:

1/ ما يطلب به التصور تارة والتصديق تارة أخرى، ويكون برالهمزة).

2/ ما يطلب التصديق فقط ويكون برهل).

3/ وما يطلب به التصور فقط يكون ببقية ألفاظ الاستفهام.

حروف الاستفهام وأدواته:

1- الهمزة: يطلب بها أحد الأمرين التصور أو التصديق.

<sup>1</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص32.

<sup>2</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص53.

<sup>3</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص32.

<sup>4</sup> عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، أبو أزهر بلخير هانم، مؤسسة البلاغ، دار الكتب العلمية، ط خاصة (2013م)، ص292.

<sup>.33</sup> مبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص $^{5}$ 

أ- التصور: نحو: أحالدٌ فاز بالجائزة أم أسامة، وكذلك هوله تعالى: ﴿ فَالُوا أَأَنِيْ مَعَلَيْ مَهِ اللَّهِ وَإِلْكُ مِهُ اللَّهِ مَهِ اللَّهِ مَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَهُ اللَّهُ اللَّاللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ب- التصديق: نحو: أينزل الثلج شتاءا في الصحراء أو كقولك أدبس في الإناء أم عسل أ.

وقد تقع أم في الجملة المتصلة بهمزة التصديق فتسمى عندئذ أم المنقطعة، ويكون معناها () ب كقول متمم بن نويرة في مقتل أخيه مالك.

## ولست أبالي بعد فقدي مالكا أموتي ناء أم هو الآن واقنع $^{2}$

هل: يطلب بها التصديق فقط، أي معرفة وقوع النسبة أو عدم وقوعها نحو: هل يجيء علي؟ وهل: نوعان بسيطة ومركبة، فالبسيطة: هي التي يستفهم بها عن وجود الشيء نفسه أو عدمه، والمركبة: التي يستفهم بها عن وجود شيء لشيء وعدم وجوده له، ولا تدخل (هل) بخلاف الهمزة التصديق على "المنفى" نحو: هل لا يقوم خليل؟

والمضارع: الذي هو للحال نحو: هل تحتقر عليا وهو شجاع؟

إن: نحو هل إن الأمير مسافر؟

وكذلك الشرط: نحو هل إذا زرتك تكرمني؟

وحرف العطف : هل فتقدم؟ أو هل ثم يتقدم؟ $^{3}$ 

3- ما و من: يستفهم به "ما": عن أفراد غير عقلاء ويطلب إيضاح الاسم، نحو: ما الغضنفر فيكون الجواب هو الأسد.

ويستفهم با "من": عن أفراد عقلاء، نحو: من فتح مصر؟

كما يسأل بما الجنس من ذوي العلم وفي هذا الجحال يقول: السكاكي: "يسأل به "من" عن الجنس من ذوي العلم فقول من فلان؟ " ، ومنه فتوله تعالى: ﴿ فَالَ فَمَن رَبُّكُمَا يَا مُوسَىٰ (49) ﴾ (سورة

أ الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ت، محمد فاضلي، ص137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص54-55.

<sup>3</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص35،36.

<sup>4</sup> ينظر: الخطيب القزويني، الإيضاخ في علوم البلاغة، ت محمد فاضلي، ص138.

طه، الآية 49). فأجاب موسى، قال تعالى: ﴿ رَبِّنَا الذِّي أَعْطَى كُلَّ شَيَّءَ بَلْقِهُ ثُم هُدَى ﴾ (سورة طه، الآية 50).

متى و أيان: يطلب به "متى" تعين الزمان ماضيا أو مستقبلا ، نحو: متى جئت؟ ومتى تأتي؟ وهما إسما إستفهام في محل نصب ظرف زمان.

ويطلب بـ "أيان": "تعين زمان للمستقبل خاصة وتكون غالبا في مواضع التفخيم والتهويل "كتوله تعالى: " تعالى: " وكذلك قوله تعالى: " يَسْأَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ (12) ﴾ (سورة القيامة، الآية 06)، وكذلك قوله تعالى: " يَسْأَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ (12) " سورة الذريات، الآية 12.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ يسألونك عن الساعة أيان مرساما ﴾ (سورة النازعات، الآية 42)

كيف: "يطلب بما تعيين الحال، فإذا قيل: كيف أحمد؟ فجوابه: هو صحيح أو سقيم".

أين: يطلب بما تعيين المكان، نحو: أين الطبيب؟ الجواب: هو في المستشفى.

أَن: توضع الاستفهام وتأتي بعدة معانٍ أهمها: كيف، نحو: هوله تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِي هَرَّ عَلَىٰ هَرْيَةٍ وَهِي خَاهِيةَ عَلَىٰ عُرُويَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا فَال أَذَّىٰ يُدْيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ هَوْتِهَا ﴾. (سورة البقرة ،الآية 259) وبمعنى (من أين) كهوله تعالى: ﴿ يا مريه أنبى لك هذا ﴾ (سورة آل عمران، اللّية 37) وتكون بمعنى (متى) نحو: زرني أنى شئت؟

كم: يطلب بها تعيين عدد مبهم نحو هوله تعالى: ﴿ سَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَمْ آتَيْنَاهُم مِّنْ آيَةٍ بَيِّنَةٍ ﴾ (سورة البهرة الآية 211).

أي: يطلب بما تعيين أمرين في أمر يعمهما، نحو **قوله تعالى**: ﴿ أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ مَيْرٌ هَقَاهَا ﴾ (سورة مريم، الآية 73)².

وقد يخرج الاستفهام معناه الأصلي إلى غيره، مثل:

الأمر: نحو قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ أَنتُهِ مُّنتَهُونَ (91) ﴾ (سورة الهائدة الآية 91)

-

<sup>1</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 37-38.

النهي: نحو قوله تعالى: ﴿ أَتَمْشَوْنَهُمْ ۚ فَاللَّهُ أَمَتُ أَن تَمْشَوْهُ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ (13) ﴾ (سورة التهربة الآية 13) .

التسوية بالهمزة المصرح بها، نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (6) ﴾. (سورة البقرة الآية 06) .

النفي: كقوله تعالى: ﴿ فَمَن يَهْدِي مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ أَ وَمَا لَهُم مِّن نَّاصِرِينَ (29) ﴾.

الإنكار: كَقوله تعالى: ﴿ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُهُ صَادِقِينَ (40) ﴾

التشويق: كَقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُوْ عَلَىٰ تِبَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَادِمِ أَلِيمِ التشويق: كَقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُوْ عَلَىٰ تِبَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَادِمِ أَلِيمِ (10) ﴾. (سورة الصف : الآية 10)

الاستئناس: نحو قوله تعالى: " وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ (17) ".(سعرة طه: الآية 17)

التقرير: نحو هوله تعالى: ﴿ أَلَهُ نَشْرَجْ لَكَ صَدْرَكَ (1) ﴾، (سورة الشرج، الآية 01)

التهويل: نحو هوله تعالى: ﴿ الْدَاهَّةُ (1) مَا الْدَاهَّةُ (2)وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْدَاهَةُ (3) ﴾ (سورة الداهة، الآية (03)).

التعظيم: نحو هوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ مِندَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾. (سورة البقرة الآية 255) التحقير: نحو هوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُوْكَ إِن يَتَّقِدُونَكَ إِلَّا شُرُوا أَهَا الَّذِي بَعَهَ اللَّهُ رَسُولًا (41) ﴾. (سورة الفرقان الآية 41)

التعجب: نحو هوله تعالى: ﴿ وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيهَ لَا أَرَى الْمُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَانِدِينَ (20) ﴾ (سورة النمل، الآية 20).

التهكم: ويقال له السخرية والاستهزاء وكذلك عدم المبالاة بالمتهكم به، نحو هوله تعالى: ﴿ قَالُوا يَا شُعَيْدِهُ أَ طَلَاتُكَ مَا أَمُولُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَن نَّفْعَلَ فِي أَهْوَالِنَا هَا نَشَاءُ أَ إِنَّكَ لَأَنتَ الْمَلِيهُ الْمَوْدِهُ هُود، الآية 87).

الوعيد: "التهديد": نحو هوله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَ كَيْهُ مَ هَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ (6) ﴾ (سورة الهبر، الآية 6) الاستبطاء: نحو هوله تعالى: ﴿ مَتَىٰ نَحْرُ اللَّهِ ﴾. (سورة البهرة ، الآية 124)

التنبيه: "نحو هوله تعالى: " هَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَذْنَىٰ بِالَّذِي هُوَ مَيْرٌ " (سورة البقرة الآية 61) وقوله أيضا: ﴿ أَهَا أَنهُ تُسْمِعُ السُّوَّ أَوْ تَسْدِي الْعُمْيَ وَمَن كَانَ فِي خَلَالٍ مُّبِينٍ (40) ﴾ التحسر: قول شمس الدين الكوفي:

## $^{1}$ ما للمنازل أصبحت لا أهلها أهلي ولا جيرانها جيراني

#### 4- التمنى:

إذن التمني هو طلب الشيء المحبوب الذي لا يرجى ولا يتوقع حصوله، وقد عرفه التفتازاني: "التمني هو طلب حصول شيئ على سبيل المحبة<sup>2</sup>"، وهو:

إما أن يكون مستحيلا: قول الشاعر أو العتاهية

ألا ليت الشباب يعود يوما فأخبره بما فعل المشيب

أو كقول الشاعر ابن الرومي في شهر رمضان:

فليت الليل فيه كان شهر ومرّ نهاره مر السحاب

<sup>1</sup> ينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص 39-40، بتصرف.

<sup>2</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ت، محمد فاضلي، ص136-137.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص 59.

إما أن يكون ممكنا غير مطموع في نيله أ: أي عدم الرغبة في حصوله، نحو هوله تعالى: ﴿ هَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْنَيَاةَ الدُّنْيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِينَ هَارُونُ إِنَّهُ لَذُو مَظٌّ مَظِيمٍ (79) ﴾ (سورة القصص، الآية 70)

وإذا كان الأمر المحبوب مما يرجى حصوله كان طلبه ترجيا يعبر فيه به (عسى ولعل)، نحو فتوله تعالىه: ﴿ فَعَسَى اللّهُ أَن يَأْتِنَى بِالْفَتْدِ أَوْ أَهْرٍ مِّنْ مُنِدِهِ فَيُصْبِدُوا مَلَىٰ هَا أَسَرُّوا فِيهِ أَنهُسِمِهُ فَاحِمِينَ (52) ﴾. وفتوله أيضا: ﴿ لَا تَحْرِيهِ لَعَلَّ اللَّهَ يُعْدِهُ بَعْدَ خَلِكَ أَهْرًا (1) ﴾ (سورة الطلاق، الآية 01) وقد تستعمل (ليت) في الترجى نحو: قول الشاعر:

## فيا ليت ما بيني وبين أحبتي من البعد ما بيني وبين المصائب $^2$

أدوات التمني:

جميعنا نعلم أن للتمني أدوات وأبرزها "ليت" ولكن توجد أدوات أخرى يمكن التمني بها وهي: "عسى، هل، لو، لعل".

يقول د. محمد ألتونجي: "له اداة أصلية وهي ليت وأربع غير أصلية، استخدمت للتمني في أغراض بلاغية أحيانا وهي: "لعل، لو، هل، عسى".

وقد ينصب الفعل المضارع بعدها لتوضيح معنى التمني البلاغية 3. نحو قوله تعالى: ﴿ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهَ يَتْ وَقَدُ يَنْصِبُ الفَعْلَ المَّامِقُ اللَّهُ الللْلَالِ اللْلِلْمُ الللْلِمُ الللْلِهُ الللْلَالِ الللْلِمُ الللْلَالَ اللَّهُ الللْلُهُ اللَّهُ الللْلُولُ الللْلِمُ الللْلُولُ الللْلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلُهُ الللْلِمُ الللْلِمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ ا

وقول صريع الغواني:

واها لأيام الصبا وزمانه لوكان أسعف بالمقام قليلاً.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَوْ أَنَّ لَهَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (102) ﴾ (سورة الشعراء الآية 102)

أينظر: عبد اللطيف شريفي، زبير الدراقي، الإحاطة، ص 41-42.

<sup>.42-41</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص $^2$ 

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص 59.

<sup>4</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص 59.

ومن خلال هذا الكلام يمكن القول أن التمني هو عبارة عن طلب لشيء بحيث يكون هذا الأمر أو هذا الطلب محبوب ومرغوب، كما أنه أداة أصلية وهي المتعارف عليها "ليت" ، أما باقي الأدوات وهي: (عسى، هل، لو، لعل)، استخدمت لأغراض بلاغية لأنها تخدم المعنى والتمني نوعان: إما لطلب أن يكون مستحيلا أو أن يكون ممكنا غير مطموع فيه.

#### 5- الترجي:

وفي هذا الجال يقول محمد ألتونجي: "إذا كان الأمر المحبوب مما يرجى حصوله كان طلبه ترجيا ويعبر فيه به (لعل، عسى، لو)، كما يستعمل فيه "ليت" لغرض بلاغي وتستخدم هذه الأدوات لإبراز المعنى في صورة الممكن القريب الحصول للتشويق إليه والإشعار بعزة التمني، ومن البلاغيين من يدرج "كلا" من "الترجي والتمني" في إطار واحد لكن نحن ويقصد أنه فصل بينهما وهذا من أجل وقصد التوضيح ""، قال الشاعر:

## علّ الليالي التي أمضت بفرقتنا جسمي، ستجمعي يوما وتجمعه 2.

ومن خلال هذا يمكن القول أن كل من "الترجي والتمني" لهما تقريبا نفس الميزات ولكن الفارق بينهما بسيط حيث أن التمني هو طلب حصول شيء لا يرجى حصوله، أما الترجي فهو من غير أنه حسب ما عرضه الأديب أنه ذلك الطلب على حصول الشيء أي الإلحاح في الترجي وتمنيه والرغبة في الحصول عليه وهذا لأنه محبوب لديه.

#### 6- النداء:

يعرفه البلاغيون بأنه: "هو طلب المتكلم إقبال المخاطب عليه بحرف ينوب مناب (أنادي) المنقول من الخبر إلى الإنشاء، وأدواته ثمانية: "الهمزة، أي، يا، وآ، أي، أيا، هيا، وا"3

وعليه يمكن القول عن النداء أنه طلب المتكلم وطلب إقبال المتلقي أو المخاطب ولكن يكون هذا الطلب بحرف من حروف النداء السالف ذكرها، كما أنه يتحول من أسلوب إلى أسلوب وأقصد

<sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، (المعاني، البيان، البديع)، دار العزة والكرامة، وهران الجزائر، ط1، (1434هـ/2013م)، ص60.

مد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص60.

 $<sup>^{2}</sup>$ عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص $^{2}$ 

بذلك تحوله من الأسلوب الخبري إلى الأسلوب الإنشائي، وهذا عبر تلك الأدوات التي تستعمل للنداء، كما أننا نجد (وا) تستعمل أيضا للندبة نحو: "وا معتصماه".

أدوات النداء:

إن أدوات النداء كما قلت ثمانية وهي: "الهمزة، أيّ، يا، وا، هيا، أيا، أي، وآ"، وهي تنقسم إلى نوعين:

الهمزة ، وأي: لنداء القريب، وبقية الأدوات لنداء البعيد، نحو ذلك من أمثلة النداء، قول الشاعر:

أسكان نعمان الأدراك تيقنوا بأنكم في ربع قلبي سكان 1

وقال أبي العتاهية:

أيا من عاش في الدنيا طويلا وأفنى العمر في قيل وقال

وقال أيضا:

أيا من يؤمل طول الحياة وطول الحياة عليه خطر $^{3}$ 

وقول الشاعر:

أي بلادي في القلب مثواك مهما طال منقادي عن ثراك الحبيب

وهذا النوع "النداء" يوجد في كل الأساليب البلاغية أو الانشائية كما أننا نجده في القرآن الكريم، هال الله تعالى: ﴿ إِنِّي لِأَطُنُكَ يَا مُوسَى مَسْمُورًا ﴾ (سورة الإسراء الآية 101) وهوله تعالى: "سنفرنج الله تعالى: "سنورخ أيه الثقلان" سورة الرحمن، الآية 31. ونجد النداء وارد في القرآن الكريم وخاصة في سورة لقمان وهو يوصي ابنه، والنداء كان يستعمل في القديم خاصة في الوصايا، والتي تكون من طرف الأب إلى الابن مثل: أي بني.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص42.

<sup>. 188</sup> أبي العتاهية، ديوان أبي العتاهية، وزارة الثقافة، الجزائر، (2007)، ص $^2$ 

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص63.

<sup>4</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص42.

وقد تخرج ألفاظ النداء عم معناها الأصلي إلى غير ذلك وهذا لغرض بلاغي، نحو: "الإغراء، والاستغاثة، والندبة، التعجب، الزجر، التحسر، التذكر، الاختصاص".

#### 1- الاستغاثة:

"وهي طلب إقباله كي يعين على شدة واقعة، وأداته الوحيدة "يا"، وهي مركبة من مستغاث بلا جر مفتوحة، ومستغاث من أجله ولام الجر فيه مكسورة، قال الشاعر:

## $^{1}$ يا للرجال ذوي الألباء من نفر $^{1}$ لا يبرح الشفه المردي لهم دينا

المستغاث: للرجال

المستغاث من أجله: من نفر

يا ناصر العدل<sup>2</sup>

2- الندبة: وهي التوجع، والمندوب هو المتوجع عليه، وأداته "وا" ، وقد يستخدم "يا" نحو: يا عمراه \*، أو وا معتصماه، واعمراه \*.

3- التعجب: نحو قول الشاعر:

#### يا لك من قبرة بمعمر خلا لك الجو فبيضي واصفري

4- الزجر: كقول الشاعر

يا قلب حسبك ما قد ذقت من حرقٍ يا قلب حسبك ما قد نلت من تعب

5- التحسر والتوجع: قال تعالى: ﴿ يَا لَيَتَنِي كُنِتِ تَرَابًا ﴾ (سورة النبأ، الآية 40). وكذلك قول الشاعر:

## فيا صاحبيّ رحلى دنا الموتُ فإنزلا برابية إنى مقيم لياليا

<sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص64.

 $<sup>^{2}</sup>$ عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص $^{3}$ 

<sup>\*</sup> وا: حرف ندبه، عمراه: مندى مندوب مبنى على الضم المقدر منع من ظهورها الفتحة المناسبة للألف في محل نصب، ألف: للندبة، الهاء: للسكت.

<sup>3</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص64.

<sup>.43</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص $^{43}$ 

وقول الشاعر أيضا:

دعوتك يا بني فلم تجبني فرُدّت دعوتي يأسا علياً  $^{1}$ 

6- التذكر قول الشاعر:

أيا منزلي سلمي سلام عليكما هل الأزمن اللاتي مضت رواجع

7- الاختصاص: نحو

العلماء ورثة الأنبياء

لقد كان هذا عبارة عن عرض موجز لأهم ما جاء في الأساليب الخبرية والانشائية، ولكن قد يقع الخبر موقع الإنشاء يقول عبد الكريم المغيلي: "للتفاؤل كقولك وفقك الله، أو لإظهار الحرص نحو: غفر الله لأبي لأن الطالب إذ عظمت رغباته في شيء كان تصوره إياه... "3

<sup>1</sup> محمد ألتونجي، الجامع في علوم البلاغة، ص 65-66.

<sup>2</sup> عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة، ص43.

<sup>3</sup> عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ت أبو أزهر بلخير هانم، ص 203.

#### المبحث الثالث : دراسة قصائد أبي القاسم الشابي روائع ومختاراته

- لقد تعرضت سالفا و تكلمنا عن حياة شاعرنا كما أين قد حاولت أن أبرز أهم محطات حياته دون إستثناء كما عرفنا ما عناه الشاعر من مشاغل في حياته، كما أنه تحمل المسؤولية وهو لا يزال ابن العشرينات، ووجد نفسه أبا لطفلين، كما أنه عانى من مرضه الذي أصيب به، ولكن ورغم كل ذلك إلا أنه قاوم في حياته وعاش رغم كل هذه الظروف ونجد ذلك مذكورا في قصيدته تشيد الجبار: يقول أبي القاسم الشابي:

#### سأعيش رغم الداء و الأعداء

## كالنسر فوق القمة الشماء 1

- فهنا نجد أن الشاعر يخبرنا وهذا في صدر البيت الأول فهو في صدد الإخبار أنه ورغم كل ما عناه من صعاب مرض وعقد أعداء إلا أنه سيقاوم ذلك وسيعيش كالنسر فوق أعالي الجبال ولكن هذا كله إذا كانت الإرادة فكلنا نعلم أن الإرادة تصنع الغرائب وشاعرنا تحدث عن هذه الإرادة وأوفاها حقها وذلك في قوله:

#### إذا الشعب يوما أراد الحياة

#### فلا بد أن يستجيب القدر

- فشاعرنا أتى بالشرط وجوابه حيث قال أنه بفضل إرادة الشعب يحقق مالا يتصور. وشاعرنا كما نعلم أنه تكلم عن كل ظروف الحياة، كما أنه وجه خطابه إلى الشعب فقال:

#### أين يا شعب، قلبك الخافق الحساس

#### أين الطموح، والاحلام

- ولم يكتفي بمذا بل تحدث عن نظرته في الحياة فقال:

#### إن الحياة صراع فيها الضعيف يداس

- موجها خطابه إلى الليل فنداه قائلا: ومتعجبا.

<sup>1</sup> ربتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث ، أبو القاسم الشابي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بغداد، ص51.



#### أيها الليل! إيا أبا البؤس والهو ل! و يا هيكل الزمان الرهيب!

- وإذا طال الليل وذهب النوم، فأكيد هناك ما يوجع القلب الذي كان سبب معاناته

يقول شاعرنا: يا قلب! كم فيك من دنيا محجبة

كأنها، حين يبدو فجرها (إرم)

- ولقد صار من الطبيعي عند الشعراء أو حتى عند عامة الناس أنهم يسأمون من الحياة حيث يغيب عنهم الأحبه ويذهب الشباب

وهنا يقول الشابي:

سئمت الحياة، وما في الحياة وما أن تجاوزت فجر الشباب سئمت الليالي، وأوجاعها وما شعشعت من رحيق بصاب

- ومن المعروف عن الشابي أنه رجل صبور فقرر أن يبكي ذلك في صمت فخاطب الدموع فقال:

ينقضي العيش بين شوق وبأس والمن بين لوعة وتأسيي هكذا سنة الحياة، وتقسى ولا ترون الرحيق في كأس رجس

- ورغم كل هذه الظروف التي عاناه الشابي لكن لم ينس سبب هذه المعاناة فتحدث عن القلب أو بعبارة أخرى عن الحب

#### فقال: أيها الحب أنت سر بلائي

#### وهمومي، وروعتي، وعنائي

- وكل هذه العاطفة والمعناة والظروف بأنواعها أخبر عنها وتكلم عليها في شعره فقال مخاطبا الشعر:

يا شعر أنت فم الشعور، وصرخة الروح الكئيب.

يا شعر أنت صدى نحيب القلب، الصب الغريب.

يا شعر أنت مدامع علقت بأهداب الحياة.

- فالشابي: يجد علاجه وشفاءه من كل الهموم في شعره و الذي كان أيضا سببا فيما أصابه ، لكنه إعتبره أنيسه في وحدته و صديقه في كربته وجليسه في غربته.

وذلك أنه من خلال هذا الشعر كان يوصل كلما يحسه ومايريده من المتلقين فهو إعتبره دواء قلبه الجريح.

- لقد كان هذا بمثابة عرض جد قصير لبعض من روائع أبو القاسم الشابي: والذي حاولت من خلاله جمع بعض قصائده وتكلم عنها رابطة بينها والتي وجدت أنها ذات صلة ببعضها البعض فجل شعره مرتبط وهذا لأنه نابع من صميم القلب، من شاعر كل كلمة كتبها أو قالها كان يحسها ويدرك معناها جيدا، فهو كان يجب الشعر ويهواه وهذا واضح جلي من خلال كل أشعاره دون أدبى إستثناء، فالشاعرنا عاش ظروف جد صعبة لكنه وجد دواءه وجلاء همومه في شعره فقال:

| إن جاش فيه شعوري       | شعري نفاثـة قلبـي        |
|------------------------|--------------------------|
| فيم الحياة الخطير      | لولاه ما انجاب عني       |
| ولا وجدت سروري         | ولا وجمدت اكتئابـي       |
| أبكي بدمع غزير         | بـــه ترانــــي حزينـــا |
| أجرّ ذيل حبور <i>ي</i> | بـه ترانــــي فروحـــا   |
| به رضاء الأميرا        | لا أنظم الشعر أرجـو      |
| تهدي لرب السرير!       | بمدحـــه أو رثــــاء     |
| إن يرتضيه ضميري!!      | حسبي إذا قلت شعرا        |
|                        |                          |

- وبعدما تحدثت عن بعض هذه الروائع والتي جمعتها من خلال قصائد شاعرنا، والتي تحدث فيها بكل صدق وعاطفة وحب عن تلك المواضع التي طرقها فبقي عليا تحليل بعض من هذه الروائع موظفة بذلك كل من "أسلوب الخبري و الأسلوب الإنشائي".

- ومن المعروف عن شاعرنا أبي القاسم الشابي أنه كان ذا بلاغة وفصاحة وسلامة نطق، وكان حافظا للقرآن الكريم ومتشبعا بالأدب العربي ومطلعا على اللغة العربية وبلاغتها ومعانيها وبيانها وبديعها، فقد جاء جل شعره عبارة عن جمال بلاغي وهذا إما من حيث المعاني أو الصور البيانية والبديع، أو من خلال اللغة التي إستعملها الشابي فهي لغة راقية تليق بقصائده التي تظهر روعتها من خلال عنوانها ويتجلى جمالها وحسنها من خلال مضمونها إذ نجد شاعرنا قد وظف كل أبواب البلاغة وبجميع أصنافها في شعره و لو تتبعنا ذلك بالتفصيل لألفت فيه الكتب بالأجزاء كما انه استعمل وظف علم المعاني في شعره بكل أقسامه من إنجازه، وإطنابه، وتقديمه وتأخيره، وكذلك خبره وإنشاءه وهذا هو موضوع بحثنا ومحط إنتباهنا ألا وهو محاولة رصد الأساليب البلاغية "الخبرية و الإنشائية" وتبيان أضر بما و غرضها في قصائد او بعض من "روائع الشابي". وشاعرنا غني عن التعريف إذ أنه معروف عنه أنه إذا تحدث في موضوع أو طرق بابه إلا وأحاد فيه وفصل وأعطاه حقه من معاني وأسلوب وكذا بلاغة.

- ولما حاولت تحليل بعض من هذه الروائع ورصد ما جاء فيها من أساليب البلاغية بنوعيها وجدت أنه توجد أنواع وطرق عديد في التحليل المنهجي ومن بين هذه الطرق: إما أن تتحدث عن القضية ثم تحاول أن تورد ما فيها من أساليب و بالتالي يكون التحليل حسب القصائد، أي تتبع كل ما جاء فيها من أساليب، ويكون هذا التحليل في كل روائع الشابي التي اخترتها من أجل الدراسة والمناقشة هذا النوع الأول من التحليل، وإما يكون بطريقة أخرى وهي أن تورد الأساليب البلاغية ثم تذكر وتحلل ما جاء فيها من قصائد أو أبيات شعر، وهذا النوع أفضل من الأول، أما بالنسبة لي فقد فضلت أن أجمع بين الطريقتين في التحليل وهذا من أجل أن يكون التحليل راق ومستوفي كل الشروط.

- دراسة هذه الروائع والمختارات:

#### 1) الأسلوب الخبري:

- وهذا النوع قد سبق لي وأن عرّفته حيث إتفق جل علماء اللغة وكذا البلاغة أنه: كلام يحتمل الصدق و الكذب، كما أنه له أنواع وأضرب وأغراض بلاغية يخرج إليها وهذا لغرض معين: وله مؤكدات وتقسيمات، وهو يهتم بالمخاطب، ومهنتي هو أن أقوم برصد هذه الأغراض في روائع الشابي أو بعض منها من التي اخترتها حتى تكون موضوع دراستي.

- لقد تحدث شاعرنا عن الشعر وهذا نظر لتعلقه به ولحبه له في عدة قصائد وقد اخترت قصيدتين عن هذا الموضوع لدراسة أهم ما جاء فيها من أسلوب خبري الأولى "يا شعر" والثانية: "أتت يا شعر فلدة

من فؤادي"، وفي هذا المنوال تقول: ربتا عوض: "يبدو من العنوان الذي احتاره أبو القاسم الشابي لقصيدته أنه يطرق موضوعا غير تقليدي، فهذه القصيدة مناجاة للشعر والتعبير عن موقف الشاعر منهو آراءه فيه، و هو يربط بين الشعر و الشعور عن العاطفة ويعبر عنها.....لكنها عاطفة فيها الكآبة والتعاسة وصوت النجيب...و التشاؤم"1.

- وعليه من خلال ما قالته ريتا عوض أن هذه القصيدة فيها نوع من النظرة التشاؤمية الحزينة إلى الحياة فهو ينظر إلى الجانب السلبي من الحياة إلى الألم وأسى والغربة وهذا كما يبدو ومن خلال الألفاظ التي إحتارها لقصيدته تقول ريتا عوض: "فالحياة تبكي والشعر دمع عالق بأهدابها، و الكائنات جريحة تنزف دما هو الشعر، وقلب الشاعر مظلم جريح نازف، وحتى حيث يتحدث عن الربيع والأمل " فإنه يقفز فحأة إلى ظلام القبر والموت الذي يلف كل شيء ويطويه"2.

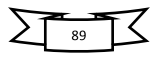
وهذا ظاهر من خلال المدرسة التي كان ينتمي إليها الشابي فأصحاب هذه المدرسة كانوا يربطون بين الموضوع المتحدث عنه و الشعور بنظرة فيه التشاؤم والحزن. يقول الشابي:

فيه الجراح النجل \* يقطر من مغاورها الدم

- نوع هذا الأسلوب خبري: حيث يخبرنا الشابي عن الكائنات التي هي جريحة تنزف دما وهو الشعر، يمكن القول عن غرضه أنه: فائدة الخبر: وهذا بالنسبة لعامة الناس الذين يجهلون الخبر، وأنه لازم الفائدة: وهذا بالنسبة للنخبة من الشعراء والقراء الذين يدركون هذا الخبر، وهنا نجد الشاعر في مجال التحسر والذي هو فيه خيبة وألم والذي يكون على شيء محبوب ومرغوب، ثم يقول:

## إنّ أزهار الربيع تبسّمت اكامها

 $^4$ ترنو إلى الشفق البعيد، تغمرّها أحلامها



<sup>1</sup> ريتا عوض ، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بغداد، العراق، ص25.

ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص25.

<sup>ً</sup> النجل: الواسعة

<sup>3</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص29.

- وكذلك هذا أسلوب حبري، غرضه إفادة المخاطب بالحكم الذي تضمنه الكلام فهو فائدة الخبر، وقد استعمل الشابي حرف إن والذي حرف نصب يستعمل للتأكيد وحرف ناب مناب تعداد ذكر أزهار الربيع، أزهار الربيع تبسمت، إذن ضرب هذا الخبر طلبي لأنه إحتاج إلى مؤكد واحد، غرضه: إظهار الفرح، ويقول أيضا

## في صدرها أمل، يحدق نحو هاتيك النجوم $^1$ لكنه امل، ستلحده $^*$ جبابرة الوجوم

- أسلوب خبري، الشاعر يخبرنا عن الحياة والتي فيها أمل، لكن هذا الأمل سرعان ما سيذهب حيث يعود الى التشاؤم، فغرض هذا الخبر، التحسر: والذي هو فيه نوع من الخيبة والألم، وضربه: إبتدائي ويقول أيضا:

## فیك انطوت نفسی، وفیك نفخت كلّ مشاعري $^2$

- أسلوب خبري، الغرض منه: فائدة الخبر، لأنه بصدد إحبار المتلقى بخبر كان جاهلا له، فالشابي: وكأنه يقول بأن للشعر فضل على مشاعره. غرضه: التحسر.

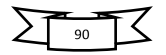
- أما القصيدة الثانية: و التي هي الأخرى تتحدث عن "الشعر" حيث يخاطب فيها الشابي الشعر بأنه فلذة من فؤاده وهذا: يؤكد أنه محب للشعر وأنه قطعة من قلبه. رغم كل ما يكون من هذا الشعر من مظاهر سواء كان فرح أو حزن وأسى فهو يحبه.

- وفي هذه القصيدة يتكلم الشابي عن الشعر مبرز تأثيره وتأثيره به وعليه، معددا خصال الشعر وهذا وهذا التأثير مستعملا كلمة فيك في أغلب الأبيات، يقول الشابي:

## فيك ما في جوانحي من حنين أبديّ إلى صميم الوجود $^{3}$

- أسلوب خبري: غرضه : إفادة المخاطب بالحكم، فهو فائدة الخبر.

<sup>3</sup> سارة حنيس جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، دار العوادي، 2015



ستلحده : تلحده : تضعه في اللحد أي القبر.

<sup>1</sup> ربتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص29.

<sup>2</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث ، ص29.

- ضربه: إبتدائي لا يحتاج إلى مؤكدات فالقصيدة كلها تأكيد ما في الشعر، إظهار الفرح، ثم يواصل الشابي فيقول:

فيك ما في خواطري من بكاء فيك ما في عواطفي من نشيد فيك ما في مشاعري من وجوم لا يغني، ومن سرور عهيد فيك ما في عوالمي من ظلام سرمدي، ومن صباح وليد أ

- لقد إستعمل في هذه الأبيات كلها الأسلوب الخبري وإن حللنا الأبيات كلها نقول بأنها ضرب إنكاري لأن شاعر أفاد المخاطب بعدة تأكيدات والتي تظهر في فحوى الكلام وفي كلمة "فيك" فشاعرنا يؤكد ما هو موجود في الشعر بالنسبة له، مرة بنظرة يملؤها الفرح و مرة فيه نوع من الكآبة والحزن غرضه التوبيخ: حيث نجد الشاعر في هذه الأبيات وكأنه معاتب أو موبخ للشعر.

## فيك ما في طفولتي من سلام وابتسام وغبطة، وسعود<sup>2</sup>.

- أسلوب خبري غرضه: فائدة الخبر، إظهار الفرحة، ثم يواصل تعد بهذه الميزات من فرح وحزن التي يعطيها الشعر له إلى أن يقول:

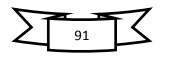
## انت يا شعر - إن فرحت - أغاريدي

## $^3$ وإن غنت الكآبة – عودي

- نحد في "عجز" البيت أسلوب خبري، غرضه: إفادة المخاطب بحكم يتضمنه كان معلوما لديه فهو لازم فائدة الخبر، ضربه، طلبي، لأن الشاعر إستعمل حرق تأكيد "إن" حتى يقوى المعنى و لجعلها أو ضح لدى المتلقي.

#### غرضه التوبيخ

- أما في قصيدته "أيها الليل يا أبا البؤس والهول" فهي الأحرى تضم الأساليب الخبرية والتي حاولت أن أبرز بعضا منها واهمها حيث أن شاعرنا تحدث عن الليل مخاطبا إياه وأعطاه اسما أنه أبا البؤس والهول



<sup>.</sup> 100 سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص100.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{101}$ .

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص102. 103.

كلنا نعلم أن الهموم تتراكم في الليل ومنذ القديم نجد ان أغلب الشعراء يتحدثون مع الليل كما فعل امرئ القيس وغيرهم من شعراء العرب: يقول الشابي

 $^{1}$ إن انشودة السكون التي ترتج في صوتك الركود الرحيب $^{1}$ 

- أسلوب خبري غرضه إفادة المخاطب بحكم يتضمنه فهو لازم فائدة الخبر للذي يجهل الخبر، ضربه: طلبي: لأنه استعمل مؤكد والذي هو "إنّ"كي يدعم ما جاء به، ثم يقول أيضا:

تتلوّى الحياة من ألم البؤس، وتبكي بلوعة ونحيب

#### وعلى مسمعيك تنهل نوحا

## وعويلا مرّا شجون القلوب $^{2}$

- هذه الأبيات كلها تنتمي للأسلوب الخبري: غرضه: فائدة الخبر، فالشاعر يخبرنا أن الحياة تتألم من لوعة البؤس غرضه التحصر والبكاء، وهو خبر إبتدائي. لا يحتاج إلى تأكيد.

ومن الملاحظ على شاعرنا أنه يختار العنوان المناسب والذي لديه تأثير إلى قصيدته وحير مثال: قصيدة "إلى الشعب".

وفي هذه القصيدة يخاطب الشابي الشعب ويوجه كلامه إليه تقول: ريتا عوض: "يخاطب الشابي في هذه القصيدة شعبه، متهما أبناءه بالموت والصمت.....ويعبر عن غضبه من الحالة التي وصل إليها شعبه، فالشاعر غاضب ومتألم.....متهما إياه بالإنحطاط والعجز والشيخوخة والخراب والصمت والموت"3.

يقول الشابي

إن يم  $^*$  الحياة يدوي حواليك فأين المغامر المقدام  $^4$ .

<sup>1</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، شاعر الحياة والخلود، دار فليتس للنشر، الجزائر، ط1، ص82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>المرجع نفسه، ص82

<sup>.</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص54.

يم : البحر

<sup>4</sup> ربتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص56.

- الأسلوب الخبري في صدر البيت "إنّ يم الحياة" غرضه إفادة المخاطب بالحكم الذي يتضمنه فهو لازم الفائدة، ضربه " طلبي، لأن الشاعر إستعمل فيه حرف تأكيد (إن) والذي ناب مناب "يمّ الحياة، يم الحياة"
- وهنا كذلك نلاحظ في البيت خروج عن غرضه الأصلي إلى غرض: تحريك الهمم إلى ما يلزم تحصيله وهذا الغرض يكون في الحروب قصد شحن الهمم.
- إن الشابي كان يحمل في قلبه ألم وأسى وهذا ظاهر من خلال أشعاره فقد تحدث عن الدموع والتي جاءت جل أبياتها من الأسلوب الخبري وقد حاولت أن أختار من بعض الأبيات حتى تكون محط دراسة يقول:

## ملئ الدهر بالخداع، فكم قد

## $^{1}$ ظل الناس من إمام و قس

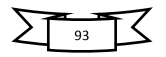
- وهنا نلاحظ أنه فيه مزج بين الأسلوب الخبري والأسلوب الإنشائي، أما الأسلوب الخبري فقد تمثل في قول الشاعر:

"قد ظل"؟ تعتبر قد "من مؤكدات الخبر" وهي حرف تدخل على الفعل الماضي فتفيد التحقيق، وغرضه: طلبي لأن الشابي إستعمل مؤكدا للخبر ويقول أيضا.

## $^{2}$ إن في روضة الحياة أشواك بها مزقت زنابق نفسي

وهنا كذلك نلاحظ أنه يوجد أسلوب خبري في صدر البيت حيث إستعمل الشاعر حرفان إن ولام واللذان هما من المؤكدات ، لأن الشاعر في مجال إخبار عن روضة الحياة ضربه إنكاري، لأن الشابي إستعمل مؤكدين "إن، ولا" غرضه: التحسر.

- ولقد كان للحياة و نظرتها نصيب كذلك من شعر الشابي وتحدث عنها في قصيدة بعنوان "نظرة في الحياة" يقول الشابي :



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هاني الخبر، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص66.

## إن الحياة صراع فيها الضعيف يداس. 1

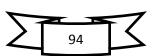
- وهذا البيت يحمل أيضا في طياته الأسلوب الخبري: غرضه الأصلي : إفادة المخاطب بالحكم الذي تضمنته الجملة و يسمى هذا النوع لازم فائدة الخبر، لأن المخاطب كان مدركا للخبر لكن يحتاج لتأكيد حتى يترسخ لديه الخبر، إذن ضربه طلبي، غرضه الذي خرج إليه: هو التذكير فالشاعر يذكر الناس بما هي عليه الحياة، ويقول أيضا :

للحب فيها شجون فكن فتى الإحتراس. الكون كون شقاء الكون كون الإلتباس الكون كون إختلاق وضجة وإختلاس<sup>2</sup>

- نلاحظ في صدر البيت الأول أنه يوجد أسلوب خبري "للحب" وهي لام الإبتداء، فهي تؤكد مضمون الحكم وتدخل على المبتدأ، وهي كذلك من المؤكدات، غرض الخبر الأصلي: لازم الفائدة أما معناه الآخر فهو: طلبي لأن الشاعر استعمل مؤكد والذي هو لام الإبتداء، وغرضه تحريك الهمم وشحنها.

- أما في البيت (3/2) فهو كذلك يحمل في طياته أسلوب خبريا، وهذا النوع ضربه "إنكاري" لأننا نجد الشاعر استعمل كلمة "الكون" عدة مرات وهذا لتأكيد الخبر للذي يكون منكرا له، وهنا نلحظ أنه يوجد التحسر، وألم على ما يوجد في الكون من أفعال غير لائقة وفيها نوع من التعدي على حقوق الناس.

- وعندما بدأت بقراءة قصائد الشابي لاحظت شيئا أنه إذا تحدث عن موضوع فإنه لا يتحدث عنه مرة بل يكون ذلك في عدة مرات و خير مثال على ذلك أنه تحدث عن الحياة في نظرة في حياة، وكذلك في قصيدة أخرى بعنوان "سئمت الحياة، وما في الحياة" والامر كذلك مع باقي المواضيع يقول الشابي:



<sup>1</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث أبو القاسم الشابي، شاعر الحياة والخلود، دار فليتس للنشر، الجزائر، ط1، ص73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص73.

#### سئمت الحياة، وما في الحياة.

#### $^{1}$ وما إن تجاوزت فجر الشباب

قبل الشروع في تحليلها كان لا بد عليا من أذكر بأن الشاعر هنا أخذ من الثرات العربي وخاصة من معلقة زهير ابن أبي سلمي الذي قال:

سئمت الحياة ومن يعيش ثمانين حولا لا أبالك يسأم.

- كل من الصدر والعجز فقد حوى على الأسلوب الخبري، فقدي صدر البين لدينا تعداد كلمة الحياة مرتين وهذا قصد التأكيد، أما في العجز حرف إن ، فالشاعر يخبرني أن الحياة قصيرة مملة عند إنقضاء الشباب إذن غرض هذا الكلام هو إنكاري، وجود ثلاث مؤكدات وهنا يوجد نوع من التحسر

- إن كل قصيدة من قصائد الشابي إلا ولها ذوق و بصمة خاصة، لكن ومن أحبهم على قلبي هما إرادة الحياة ، و كذلك مشيد الجبار، و هذا لما تضمنتاه من معاني غزيرة تصب في الصميم، و تمسى القلب وفيها نوع من شحن الهمم لدينا على سبيل المثال في قصيدة نشيد الجبار و التي يقول فيها الشافي سأعيش رغم الداء و الأعداء \* كالنسر فوق القمة الشماء<sup>2</sup>

- وفي هذا البيت نلحظ وجود الأسلوب الخبري ، غرضه إفادة المخاطب بالحكم الذي تضمنته الجملة ، و غرضه الأصلي ، لازم الفائدة ، اما المعنى الآخر فهو طلبي ؛ لان الشاعر إتستعمل مؤكدا وهو حرف السين : و الذي يختص بالمضارع و الإستقبال وهنا دخلت على أمر محبوب هو أن هذا الأمر سيقع أي أنه سيعيش رغم كل الأمراض و الأعداء كالنسر فوق أعالي الجبال. والشاعر إحتاج لمؤكد واحد حتى يخبر من يعنيه الأمر و يقول أيضا : سأظل امشى رغم ذلك ، عازفا قيتارتي ، مترنما بغنائه 3

- هنا نلاحظ أن الشافي إستعمل حرف السين عدة مرات في قصيدته و ذلك من أجل أن يبين لأعدائه أنه سيقاوم رغم كل الظروف و سيظل يقول الشعر و أنه لا يهتم بمعاداتهم ، غرضه لازم الفائدة وهو هنا بصدد الفحر ضربه طلبي، لأنه إستعمل مؤكد و تمثل في رف السين.

<sup>.</sup> 27 سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup>  $^2$  سارة حسين جابري، أعذب القصائد أبو قاسم الشابي ، ص $^2$ 

<sup>.25</sup> مارة حسين جابري، أعذب القصائد أبو قاسم الشابي ، ص $^3$ 

## $^{1}$ و يقول أيضا : $^{1}$ أنا الناي الذي لا تنتهي انغامه $^{2}$ ماذام فالأحيائه

- كما أن الشابي تحدث عن "إرادة الحياة "فأبدع فيها وهذه القصيدة و التي آثارت جدلا حولها ودرست من طرف كل أدباء والعالم وهذا لما فيها من عبارات ومعاني رائعة ولما فيها من حسن سفك وهنا نجد ان الشاعر إستحضر الطبيعة و إستعملها كرمز من اجل إيصال المعنى و تبليغ المقصد، كما انه لم يستعمل الأسلوب الخبري لما كان عليه الحال مع الأسلوب الإنشائي حيث كان الخبر قليلا جدا إلا في مواضع جد قليلة مقارنة بالإنشاء الذي كان طاغى على القصيدة يقول الشابي:

# وفي ليلة من ليالي الخريف مثقلة بالأسى و الضجر سكرت بها من ضياء النجوم وغنيت للحزن حتى سكر

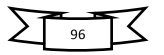
- كلا البيتين يحويان على الأسلوب الخبري، كما أنهما من حيث المعنى متدخلات مع بعضهما البعض، و الشاعر هنا في مجال إخبار عن ماحدث معه و في أي فصل و في أي ليلة و ماذا فعل خلالها، إفادة المخاطب بالحكم الذي تضمنه الكلام لمن كان جاهلا له فهو يسمى فائدة الخبر، غرضه ، تحصر و الأسى، ضربه إبتدائى لا يحتاج إلى تأكيد و يقول أيضا :

## يجيئ الشتاء شتاء الضباب شتاء الثلوج شتاء المطر<sup>3</sup>

- وهنا أيضا نلمس وجود أسلوب الخبري، غرضه إفادة المخاطب بحكم الذي تظمنه الكلام كان معلوما له إذا نوعه: لازم الفائدة وهذا لأن الشاعر إستعمل فيه عدة مؤكدات و تمثلت في كلمة الشتاء وهذا حتى يؤكد صحة ماجاء به من أخبار و أقوال كما أنه إنتقل من فصل إلى فصل، إظهار الفرح و هذا لأننا كلنا نعلم أنه في المطر تفرح الناس و تلعب بالثلوج.

- كان هذا بمثابة عرض جد موجز للأسلوب الخبري والذي أرجوا ان أكون وفيت فيه المطلوب كما تمنيت لو أيي إستطعت أن ادرس هاتين القصيدتين الأخيرتين دراسة مفصلة، و هذا نظر لما فيهما من معانى وحسن بيان وجمال بديع.

<sup>3</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث ، ص260.



<sup>.</sup> 25 سارة حسين جا بري، اعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص1

<sup>.20</sup> سارة حسين جا بري، اعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{2}$ 

دراسة روائع ومختارات أبو القاسم الشابي:

#### 2- الأسلوب الإنشائي:

فبعدما تطرقت لدراسة النوع الأول من الأساليب البلاغية ألا وهو الأسلوب الخبري بقي عليّ دراسة النوع الثاني والذي هو: الاسلوب الإنشائي، وهو كلام لا يحتمل لا الصدق ولا الكذب، وهذا أنه لا يمكن القول لقائله إنك صادق أو كاذب وهو نوعان طلبي وغير طلبي:

أ- الإنشاء الغير طلبي: وهو ما لا يستدعي مطلوبا غير حاصل وقت الطلب ويكون في: "المدح، الذم، العقود، القسم، التعجب، الرجاء، لعل، رب، كم الخبرية"، وسأحاول أن أرصد ما هو موجود من هذه الصيغ السالف ذكرها في قصائد الشابي.

1/كم الخبرية: يقول الشابي:

كم قد نصحت له بأن يسلو، وكم غريته فأبى وما أصغى إلى قولي ، فما أجديته  $^{1}$  وقوله أيضا:

 $^{2}$ ارم" من دنيا محجبة كأنها، حين يبدو فجرها "إرم" وكم نسجت من الأحلام إردية قد مزقتها الليالي، وهي تبتسم  $^{3}$ 

2/ لعل: وهي تستعمل أيضا في التمني وكذا الترجي، يقول الشابي:

فعلى ابتسامات الفضاء قساوة لا ترحم لكن قلبي، وهو مخضل الجوانب بالدموع 4. ويقول أيضا:

ولعل جفن الزهر أحفظ للدموع الجارية<sup>5</sup>

3/ التعجب: يقول الشابي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص92.

<sup>.</sup> 128 سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص

<sup>.</sup> 131سارة حسين حابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^3$ 

<sup>4</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص93.

<sup>5</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص 28.

#### $^{1}$ عجبا لي! أود أن أفهم الكون ونفسي لم تستطع فهم نفسي

وقوله أيضا:

 $^{2}$  إذا طمحت للحياة النفوس فلا بد أن يستجيب القدر

4/ الرجاء: وهو أيضا يكون في أمر محبوب يرجى وتتمنى حصوله ويعبر فيه هو الآخر بأدوات تسمى أدوات الرجاء، وهي: "عسى، إخلولق، ولعل، والتي تستعمل أيضا في التمني"، وفي هذا الصدد يقول الشابى:

ب- الإنشاء الطلبي:

وهو عكس الغير طلبي، إذ أنه يطلب حصول شيء لم يكن حاصلا وقت الطلب، ويراد تنفيذه حين الطلب وهو أنواع منها: الأمر، النهي، الاستفهام، التمني، النداء، كما أني سأحاول رصد منها ما هو موجود في قصائد شاعرنا.

1/ الأمر: وهو كما عرفته سابقا طلب حدوث الفعل ويكون من الأعلى شأنا إلى من هو أقل منه وقد يخرج عن معناه الأصلي إلى معان أخرى، كالدعاء، والالتماس، والإهانة، وغيرها من الصيغ. ومما نلمسه لدى شاعرنا أنه استعمل أسلوب الأمر في العديد من قصائده، يقول الشابي في قصيدته يا شاعر:

غرّد، فأيامي أنا تبكي على إيقاع نائك \*

أسلوب إنشائي، نوعه الأمر، غرضه 4: التمني والالتماس.

وقوله أيضا:

<sup>.75</sup> سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص 44.

<sup>3</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص69.

<sup>&</sup>quot; نائك: الناي، آلة موسيقية.

<sup>4</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص28.

#### فاصدح على قمم الحياة بلوعتي، يا طائري $^{1}$

أسلوب إنشائي نوعه: الأمر، غرضه: الامتنان.

ويقول أيضا في نشيد الجبار مستهزءا بعدوه:

فاهدم فؤادي ما استطعت، فأنه سيكون مثل الصخرة الصماء واملأ طريقي بالمخاوف، والدجى وروابع الاشواك، والحصباء وانشر عليه الرغب، وانشر فوقه رجم الردى، وصواعق البأساء²

نلاحظ أن كل هذه الأبيات تحتوي على الأمر فالشاعر هنا كأنه ينصح أعداءه بما يجب فعله نحوه ولكن هذا النصح في قالب من السخرية والإهانة ومنهم يعده في غرض التهديد، وعليه فإنه أسلوب إنشائي، نوعه: أمر، غرضه: السخرية.

ولما قلت عن الشابي أنه فاق أقرانه من الشعراء في عصره كان عندي ألف حق فهذا واضح جلي في قصائده فلو تمعنتم في شعره بل في أبياته لعرفتم صحة كلامي ولا أدركتم السبب فالشابي من الشعراء الذين يعرفون بفصاحتهم وبلاغتهم في الكلام، حيث أننا نجد في البيت الواحد عدة أنواع من الأساليب وهذا في قوله:

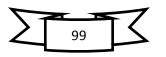
#### ليت شعري! يا أيها الحب، قل لي: من ظلام خلقت، أم من ضياء؟ 3

يوجد في هذا البيت كما قلت سابقا عدة صيغ، التمني، التعجب، النداء، والاستفهام، والأمر، في قوله: قل لي:

من ظلام خلقت، أم من ضياء؟ هنا الشاعر يطلب من الحب ويخيره من أي شيء هو، وكلنا نعلم بأن الشعر لا يستطيع الإجابة، إذن هنا الأمر خرج عن غرضه الأصلي الذي وضع له إلى غير ذلك وهو التخيير.

وأمثلة الأمر عديدة ولكني حاولت أن أوجز وهذا لما يتطلبه الموضوع.

<sup>.</sup> 22 سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص



 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{29}$ .

<sup>. 24</sup> سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^2$ 

2/ النهي: وهو طلب الكف عن شيء على وجه الاستعلاء مع إلزام وله صيغة واحدة "لا الناهية"، وقد يخرج عن معناه الأصلي إلى أغراض وهي: الدعاء، الالتماس، التهديد...

يقول أبو القاسم الشابي:

#### ولابد لليل أن ينجل ولابد للقيد أن ينكسر 1

أسلوب إنشائي، نوعه: النهي، غرضه: التهديد، ومنهم من قال أن غرضه هو تبيان العاقبة، وهذا أقرب إلى المعنى، فالشاعر يبين عاقبة إرادة الشعب وما يمكنها تحقيقه.

ويقول أيضا:

 $^{2}$ ثم  $^{2}$ لا يتلو على الفجر أغاريد النحيب

أسلوب إنشائي، نوعه: النهي، غرضه: التمني ويمكن القول أنه كذلك يدخل في غرض الالتماس.

وهذا ما ميز شعر الشابي إذ أن الباحث يجد صعوبة في تحديد مقصد البيت أو الشاعر، ويقول أيضا:

#### لا تتنطفئ برياح الـ إرهاق أو بالحسام<sup>3</sup>

وهذا النوع هو النهي غرضه: الدوام.

3/ التمني: وهو طلب شيء يكون محبوبا والذي لا يرجى ولا يتوقع حصوله ويكون هو الآخر بصيغ أبرزها: "ليت، عسى، لعل، لو، هل"، يقول الشابي:

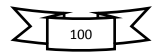
 $^4$ فلعل قلب الليل أرحم بالقلوب الباكية

فالشاعر يرجو ويتمنى أن يجد في الليل قلب وصدر، رحيم ورحب إذن فهذا النوع هو: تمني، وقد يكون هذا الطلب مستحيلا لا يمكن حصوله. ويقول أيضا:

#### ليت شعري! هل ستسليني الغداة وتعزيني عن الأمس الفقيد $^{5}$

وفي هذا البيت نلتمس وجود صيغة التمني، والمعبر عنها بحرف النهي ألا وهو "ليت".

<sup>.</sup> 136 سارة حسين حابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{5}$ 



<sup>.</sup> 17 سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص17

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص75.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 74.

<sup>4</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص28.

ويقول أيضا:

#### ليت شعري! أي طير

#### $^{1}$ يسمع الأحزان تبكي بين أحشاء الكئيب

وهذا هو الآخر أسلوب إنشائي، نوعه التمني، ولكن هذا مستحيل الحصول.

4/ النداء: وهو طلب المتكلم إقبال المخاطب أو المتلقي حيث يكون هذا النداء بحرف ينوب مناب "أنادي" ومن خلال دراستي لقصائد الشابي لاحظت أن شاعرنا قد استعمل هذا الأسلوب أو الصيغة في أغلب قصائده مرة ينادي الشعر ومرة ينادي الليل وتارة أخرى ينادي القلب وفي هذا الجحال يقول الشابي:

#### أيها الليل! يا أبا البؤس والهو لا ! ويا هيكل الزمان الرهيب!

ومن الملاحظ حول هذا البيت أن الشابي أورد فيها النداء وهذا عدة مرات، فقال: أيها الليل، يا أبا، ويا هيكل، وهذا نظرا لأهمية الليل في حياة الشابي الشعرية، والشابي استعمل أداة النداء (أ) والتي تكون للقريب و(يا) والتي تكون للبعيد، وهنا يوجد غرضان وهما: التحسر والتعجب.

ويقول أيضا:

#### $^{3}$ يا ظلام الحياة! يا روعة الحزن! نا ويا معزف التعيس الغريب

أسلوب إنشائي، نوعه النداء، ومن المعروف عن حرف النداء يا أنها أم أدوات النداء، وهي الوحيدة التي يمكن حذفها ويا تستعمل لنداء البعيد، غرضه: الزجر والتحسر.

ويقول أيضا:

كان في قلبي صباح، وإياه، وابتساماتٌ ولكن... وا أساه 4!

أسلوب إنشائي، نوعه : النداء ، غرضه: الندبة، وهذا نظرا لأن الواو حرف ندبة.

ويقول أيضا:

آه! ما أهول إعصار الحياة! آه! ما أشقى قلوب الناس! آه $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص75.

 $<sup>^{2}</sup>$  هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص $^{81}$ .

<sup>3</sup> سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص135.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص135.

نلاحظ أن الشابي استعمل (آه) عدة مرات وهذا نظرا لتوجعه من هذه الحياة، أسلوب إنشائي، نوعه: النداء، غرضه: التحسر التضجر.

ويقول أيضا:

 $^{1}$ يا شعر أنت فم الشعور، وصرخة الروح الكئيب  $^{1}$ هذا النداء، غرضه الإغراء.

ويقول أيضا:

يا قلب! لا تجزع أمام تصلب الدهر الهصور. 2

وهنا أيضا يوجد نداء وغرضه: الزجر.

ويقول أيضا:  $\,$  يا قلب إلا تكسب دموعك بالفضاء فتندم $^{3}$ 

وهنا أيضا: غرضه الزجر.

ويقول شاعرنا مخاطب الحب في قصيدة تحت عنوان: أيها الحب أنت تثير بلائي:

أيها الحب أنت سر بلائي وهمومي، وروعتي، وعنائي ونحولي، وأدمعي، وعذابي وسقامي، ولوعتي وشقائي  $^4$ 

فمن خلال هذين البيتين نجد أن الشابي يلوم الحب على ما عاناه بسببه، إذن، هذا الأسلوب: هو أسلوب إنشائي، غرضه: النداء وغرضه الآخر التحسر، ومنهم من يقول: أنه يمكن إدراج غرضه أيضا في: إطار التذكر: وهذا أن الشاعر يتذكر من كان سببا في معناته هاته وبلائه.

ثم يعود ويقول:

#### أيها الحب أنت سر وجودي وحياتي، وعزتي، وإبائي 5

ومن الملاحظ على شاعرنا أنه في حالة نفسية وعاطفية مليئة بالأسى والحزن وأنه جد متأثر، وهذا واضح من خلال قصيدته حيث أننا نجده تارة ناقما على هذا الحب، وهذا ظاهر من خلال التعابير التي استعملها، وتارة نجده فرحا بهذا الحب وهذا الفرح ظاهر جلي في كلماته التي استعملها، وعليه: نوع هذا الأسلوب: هو النداء، غرضه: الإغراء، لكن منهم من يقول أن غرض هذا البيت يمكن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص126.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص127.

<sup>.21</sup> مارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{4}$ 

<sup>5</sup> سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص21.

إدراجه في التعجب، وهذا لأن الشاعر يتعجب في كلا البيتين السابقين من الحب الذي هو مرة يحزنه ومرة أخرى يفرحه.

#### 5/ الاستفهام:

وهو طلب العلم بشيء لم يكن معلوما من قبل بإحدى أدوات الاستفهام والتي ذكرتها سابقا، ومن الملحوظ على شاعرنا أنه استعمل هذه الأدوات الاستفهامية في قصائده وهذا في العديد من المواضع، نظرا لأهمية الصيغ الاستفهامية في مواضيعه الشعرية، ولأنها تفسر إبهامات وتجيب عن تساؤلات كانت تشغل بال شاعرنا، لكن في بعض الأحيان تخرج هذه الصيغ عن معناها الأصلي الذي وضعت له من أجله إلى أغراض بلاغية أخرى أهمها: "النهي، النفي، الإنكار..."، وقد حاولت رصد بعض الأمثلة من روائعه لها علاقة بهذا النوع من الأسلوب الإنشائي.

يقول أبو القاسم الشابي:

أخرس الغريد عني؟ أترى مات الشعور في جميع الكون حتى في حشاشات الطيور أم بكى خلف الحجاب؟  $^1$ 

وفي هذه الأبيات نجد توالي الاستفهام، حيث أن شاعرنا يطرح وابلا من الأسئلة ثم يجيب عنها وتخيير بين الإجابات، وهذا من أجل تبديد الحيرة، وعليه فهذه الأبيات تنتمي إلى الأسلوب الإنشائي، نوعها: الاستفهام، أما الغرض في البيت الأول: طلب التصديق والتصور وكذلك في البيت الثاني نفس الغرض، أما المعنى الذي خرج إليه فهو: التسوية، ويقول أيضا:

#### ضاع أمسي! وأين مني أمسي! وقضى الدهر أن أعيش بيأسي! 2

أما في هذا البيت نجد أن الشاعر يطرح سؤالا ثم يجيب عنه وهذا لأن الشاعر هو الوحيد الذي يعرف الإجابة دون سواه من الناس.

#### وأين:

هي أداة استفهام يطلب بها تعيين المكان المقصود، والشاعر هنا يتساءل عن المكان الذي ضاع فيه أمسه، وبعدها يذكر ويخبر بأن الدهر قد حكم عليه بأن يعيش يائسا، وهذا يبين ويظهر حزن الشاعر على ما فات من الزمن وهو في كآبة ومرض وأسى، إذن هذا الأسلوب: إنشائي، نوعه: الاستفهام، والغرض الذي خرج إليه هو: التحسر والأسى، ومنهم من يقول أن الغرض الذي خرج إليه هذا البيت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص75.

<sup>2</sup> هابي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص66.

هو التعجب، لأن الشاعر في مجال التعجب من المكان الذي ضاع منه أمسه فيه، وكذلك من حكم الدّهر عليه بالأسى والحزن والمرض. يقول أيضا:

#### $^{1}$ هل الحروب سوى وحشية نهضت في أنفس الناس فانقادت لها الدول

أما في هذا البيت نجد الشاعر يتساءل عن حقيقة الحروب وهذا يبين أن الشاعر لا يحب الحروب لأنه يرى فيها نوع من الظلم وأخذ خيرات الشعوب، وشاعرنا طرح السؤال ثم أجاب عنه فقال:

#### $^{2}$ فأيقضت في قلوب الناس عاصفة فاسودت الشمس وأربدت لها السبل

#### إذن، هل:

هي من أدوات الاستفهام يطلب بها التصديق فقط أي معرفة وقوع الشيء وهي نوعان: بسيطة ومركبة، ونجد هنا أن شاعرنا قد استخدم "هل" والتي هي من أدوات الاستفهام لغرض ما، وهو معرفة سبب وجود الخروب وحقيقتها. وبواسطة "هل" يمكن معرفة أو الاستفهام عن وجود الشيء ألا وهو معرفة سبب وجود الحروب وحقيقتها. وبواسطة "هل" يمكن معرفة أو الاستفهام عن وجود الشيء نفسه أو عدمه، كما يمكن أن يستفهم بها عن وجود شيء لشيء وعدم وجوه له، وهنا الشاعر استفهم عن الحروب أي عن شيء موجود ولكن السبب هو الذي يحير العقول، والغرض هنا: التهكم والسخرية.

ويقول الشابي أيضا:

 $^{3}$ كم قلت: صبرا يا فؤاد، أما تكف عن النحيب $^{3}$ 

قيل أن كم: يطلب بها تعيين عدد حيث يكون هذا العدد مبهم ومجهول، وهنا الشاعر يُظهر ذلك من خلال تساءله، إذ أن شاعرنا يقول أنه زجر قلبه عن النحيب وطلب منه أن يصبر وهذا على ما يبدو عدة مرات لكن قلبه لم يكف عن ذلك، وعليه فإن هذا أسلوب إنشائي، نوعه: الاستفهام، أما الغرض فهو: التحسر.

ويقول أيضا:

#### $^{4}$ وقالت لي الأرض لما سألت أيا أم هل تكرهين البشر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص59.

<sup>2</sup> هابي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص59.

<sup>3</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص92.

<sup>4</sup> سارة حسن جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص19.

إن هذا البيت مأخوذ من قصيدة: "إرادة الشعب"، ومن الملحوظ حول هذا البيت هو أنه يطرح سؤالا على الأرض مستفسرا عن سبب ما يحدث للبشر من "دمار وحروب وحزن".

وهنا على ما يبدو وجود أداتان للتساؤل وهما: "الهمزة، وهل" وكلاهما من أدوات الاستفهام والاستفسار، فالأولى: (الهمزة)، يطلب بها التصديق فقط، وعليه فإن الشاعر في هذا البيت استعمل الأسلوب الإنشائي والذي نوعه: الاستفهام، أما الغرض: فهو التعجب. وفي القصيدة نفسها، يقول الشابي:

#### سألت الدجي: هل تعيد الحياة، لما أذبلته، ربيع العمرْ؟ 1

وكما قلت آنفا الغرض من استعمل "هل" هو التصديق، نجد هنا الشاعر قد قام بتوظيف أحد أدوات الاستفهام في هذا البيت حيث أنه استفسر عن السبب، ثم أجاب عن التساؤل في البيت الثاني أو الموالى، فقال:

فالشاعر هنا لما طرح السؤال كان قصده أن إجابة محددة عن تساؤله، ولكنه ورغم كل الصعاب إلا أنه وجد جوابا لسؤاله والذي يهمنا هو أن هذا الأسلوب هو: أسلوب إنشائي، نوعه: الاستفهام، والغرض منه: معرفة قوع النسبة أو عدم وقوعها، أما الغرض الذي خرج إليه فهو: التهكم، ومنهم من قال: التحسر. وهذا ما يجعل قصائد الشابي رائعة وهو الاختلاف في: تحديد الأغراض، فالشاعر حافظ لكتاب الله عز وجل، ومطلع على أصول اللغة وكذا فروعها ، وصاحب بلاغة وفصاحة وبديع.

ويقول أيضا:

ألهيبٌ يثور في روضة النفس، في طغي، أم أنت نور السماء؟ 4

<sup>.</sup> 20 سارة حسن جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> 20 سارة حسن جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^2$ 

<sup>3</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص260.

<sup>4</sup> سارة حسن جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص21.

لقد قلت سابقا أن "الهمزة" وضعت للتصور والتصديق وقد تصاحبها "أم" في الجملة وتسمى عندئذ أم المنقطعة، ويكون معناها هنا "بل"، وقيل "أنها تقع في الجملة المتصلة بممزة التصديق".

وعليه فإن نوع هذا الأسلوب هو: الاستفهام، غرضه: التسوية، ومنهم من قال أن غرضه: التعجب، ومنهم من أدرجه في حكم التخيير.

ويقول أيضا:

### فأين الأماني وألحانها؟ وأين الكؤوس؟ واين الشراب لقد سحقتها أكف الظلام وقد رشفتها شفاه السراب 1

نلاحظ وجود الاستفهام في البيت الأول وهو موجود في صدر البيت، وكذا العجز، وهنا الشاعر يسأل عن أماكن اللهو واللعب وعن الملاهي، وثم يجيب عن هذه الأسئلة بقوله: "لقد سحقها الاستعمار ولم يعد لها بقاء ولا وجود".

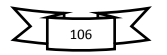
إذن: هذا البيت ينتمي إلى الأسلوب الانشائي، والذي نوعه: الاستفهام، أما غرضه فهو: التهكم والسخرية ولكن منهم من يصنف غرضه ضمن: التحسر، وهذا استنادا على أن الشاعر يتحسر على الأماكن التي دمرت وذهبت ولم تعد موجودة كما كانت عليه في السابق، مرجعين ذلك التحليل إلى أن الشابي في مجال ضجر وقد سئم من هذه الحياة، وهذا من خلال عنوان القصيدة والذي هو: "سئمت الحياة، وهذا حسب رأيهم هو السبب.

ويقول أيضا:

#### يا بني أمِّي! ترى أين الصباح؟ قد تقضي العمر، والفجر بعيد2

في هذا البيت نجد نوعان من الأسلوب الإنشائي، فالأول: نداء والذي غرضه الالتماس، وهذه موجودة في القرآن الكريم، كعوله تعالى: ﴿قَالَ يَا ابْنَ أُمَّ لَا تَأْمُدُ بِلِنْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي ﴾ (سورة طه الآية :94) وهذا يبين أن شاعرنا متشبع بالقرآن فهو حافظ لكتاب الله، أما النوع الثاني فهو: استفهام: في قوله: ترى أين الصباح؟ أي تساءل الشاعر عن مكان الصباح وكل من "ترى، وأين" يمكن إدراجهما في إطار الاستفهام، ثم يجيب على هذا التساؤل الذي طرح بجواب ولكن في صيغة سؤال، ومن الملحوظ حول هذه القصيدة وجود وتعدد أسئلة وكذلك أجوبة، يقول الشابي:

<sup>.</sup> 136 سارة حسن جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص



<sup>.</sup> 27 سارة حسن جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{1}$ 

#### أوراء البحر؟ أم خلف الوجود؟ 1

وكأنه هنا يقوم بعملية التخيير، فالشاعر هنا تساءل عن مكان وجود الصباح والذي يمكن أن نقول أنه يعني بذلك الحرية، ثم أجاب عن هذا السؤال المطروح ولكن بطريقة فيها الاستفهام وكأنه يقول: هل يا ترى أين مكان وجود هذا الصباح؟ أهل هو وراء البحر؟ أو وراء الوجود؟

إذن الشاعر هنا يبحث عن مكان وجود الصباح، ومنه يمكن القول: أن نوع هذا الأسلوب هو: الاستفهام، وغرضه التعجب، ومنهم من يقول أن غرضه: التهكم، ومنهم من قال أنه: التحسر.

ومن الملحوظ عن شاعرنا أنه ذا ثقافة واسعة وهذا ظاهر وواضح وجلي من خلال كتاباته التي لها وزن بين الكتابات وبين الشعراء، وهذا ورغم صغر سنه إلا أنه أخرج شعرا بمر العالم وخاصة الشعراء، وقد خدم المكتبة العربية وخاصة منها المغربية بأساليبه الرئانة وكلماته الرائعة، وروائعه الشيّقة، وهذا عندما يقرأ له قصائد وقصائد، ومن المعروف عن شاعرنا أنه حافظ للقرآن، ومطلع على التراث العربي الأصيل، بجانب موهبته الشعرية الراقية، كل هذه الظروف جعلت أن يخرج للعالم أفضل وأروع القصائد الشعرية وأعذبها في عصره ولحد الساعة.

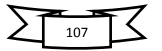
ومن خلال دراسة شخصية الشابي، وكذا قصائده ظهر لي أن هذه الشخصية كانت محبة للشعر ومغرمة به وكل قصيدة قالها بل وكل كلمة كتبها كانت نابعة من عاطفته ومن قلبه الذي أعياه المرض والحزن والأسى، والهموم، والمسؤولية رغم صغر سنه، والكآبة ...

ولكن رغم كل ما حدث له من مشقة في حياته إلا أنه استطاع الصمود في وجه الأعداء وكذا الداء وقاوم كل هذه الأعباء، فكان كالنسر فوق القمة الشمّاء، كما أنه استطاع أن يكتب اسمه بحروف من ذهب في سجل الإبداع الشعري، ولازالت قصائده تدرس لحد اليوم وهذا تبيان واضح لروعة هذه القصائد، وهذه الروعة تظهر من خلال أساليبه وكلماته وكتاباته وألفاظه ومعانيه وتشبعه بالتراث العربي، وكذا في حبه للشعر والذي قال عنه:

 $^{2}$ أنت يا شعر فلذة من فؤادي

وقال أيضا:

<sup>2</sup> سارة حسين جابري، أعذب قصائد الشابي، ص155.



<sup>.</sup> 136 سارة حسن جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، ص $^{1}$ 

يا شعر أنت فمُ الشعور ، وصرخة الروح الكئيب يا شعر أنت صدى نحيب القلب، والصب\* الغريب وقال أيضا:

شعري نفائة قلبي إن جاش فيه شعوري لولاه ما انجاب عليّ غيم الحياة الخطير ولا وجدت اكتئابي ولا وجدت سروري $^2$ 

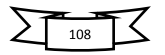
وهذا يبين مدى تعلق الشاعر بالشعر الذي أعيا قلبه، والقلب هو مفتاح العواطف وشاعرنا تحدث عن القلب في عدة مواضع، وعندما نقول القلب فإننا نعلم أن فيه زحم هائل من العواطف والمشاعر، وبما أن الشابي تكلم عن القلب نظرا لأن هذا الأحير قد أعياه وأتعبه ، يقول الشابي:

يا قلب إلا تسكب دموعك بالفضاء فتندم فعلى ابتسامات الفضاء قساوة لا ترحم لكن قلبي، هو مخضل الجوانب بالدموع ويواصل قوله في القصيدة نفسها:

جاشت به الأحزان إذ طفحت بها تلك الدموع يبكي على الحلم البعيد بلوعة لا تنجلي غردا، كصداح الهواتف في الفلا، ويقول لي: طهّر كلومك بالدموع، وخلّها وسبيلها إن المدامع لا تضيع، حقيرها وجليلها فمن المدامع ما تدفق جارف حسك الحياة

وبهذا الكلام أكون قد أتممت هذا المبحث الثالث من الفصل الثاني والذي كان تحت عنوان: "دراسة روائع ومختارات أبي القاسم الشابي"، مطبقة عليهم الأساليب البلاغية: الخبرية والإنشائية.

<sup>4</sup> هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص93.



<sup>1</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص28.

<sup>\*</sup>الصب: العاشق.

<sup>2</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص53.

 $<sup>^{3}</sup>$  سارة حسين جابري، أعذب قصائد الشابي، ص $^{2}$ 

وهذا التحليل كان عبارة عن موجز أو مقتطف جد قصير لبعض من روائع الشابي، قمت بتطبيقها على بعض من هذه الأبيات في هذه القصائد. وقد تمنيت لو أني درست هذه الروائع كلمة وحرفا حرفا، وهذا لما فيها من صفاء في اللغة ورونق في الأساليب وعذوبة في الألفاظ وسهولة المعاني وحسن في التركيب، وروعة تحس بها عند قراءتها.

فكل هذه الأوصاف نجدها في قصائد شاعرنا الذي أفاد المكتبات العربية بشعره وقصائده، وصور لنا كل قصيدة قالها تصويرا تحس من خلالها بروعة هذه القصائد، والروعة تكون في جزالة الألفاظ، وسهولة المعنى، وخلوصها من التعقيد ، وسلامة الكلمات من التنافر والغرابة، وعدم تكلف الصنعة، والتكلم بالقلب والعاطفة وحسن السبك، والتوظيف، والعلم باللغة العربية، وعلومها وأصولها وفروعها، وهذا كله موجود في شعر شاعرنا الشابي، وليست الروعة كما يدّعي البعض بأنها تكون في التصنع في الشعر واستخدام الكلمات الصعبة الغريبة التي يصعب فهمها والتي لا تؤدي المعنى المراد، ولا تفي بالغرض المطلوب بل تكون مجرد كلمات مبعثرة.

ولقد كان هذا عبارة عن موجز لأهم ما يقتضيه هذا المبحث وأتمنى من كل قلبي أن أكون وفّقت في هذا العرض، وكشفت بعض الغموض عن بعض المبهمات، كما أتمني أن أفيد المتصفح لهذا البحث الجد متواضع، وخير ما أختم به هذا المبحث هو باقة من أشعار شاعرنا المبدع "أبي القاسم الشابي" وهذه الأبيات هي بمثابة أجمل الأزهار في أروع الحدائق، يقول الشابي:

> يا قلب! لا تقنع بشوك اليأس، من بين الزهور  $^{1}$ فوراء أوجاع الحياة عذوبة الأمل الجسور

> > ويقول في قصيدته: "نشيد الجبار":

سَأعيشُ رَغْمَ الدَّاءِ والأَعْداءِ وأقولُ للجَمْع الذينَ تجشَّموا \* هَدْمي وودُّوا لو يخرُّ بنائي ورأوا على الأشواك ظلِّيَ هامِداً فتحيّلوا أنِّي قَضَيْتُ ذَمائي وغدوْا يَشُبُّون اللَّهيبَ بكلِّ ما ومضُوْا يمدُّونَ الخوانَ، ليأكُلوا إنَّى أقول . لَهُمْ . ووجهي مُشْرِقٌ

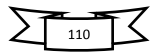
كالنِّسْر فوقَ القِمَّة الشَّمَّاءِ وجدوا..، ليشؤوا فوقَهُ أشلائي لحمى، ويرتشفوا عليه دِمائي وعلى شِفاهي بَسْمة اسْتِهزاءِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، دار فليتس للنشر، المدية، الجزائر، ط1، د.س، ص93.

<sup>\*</sup> تحشموا: تحشم: تكلف على مشقة / ذمائي: الذماء: بقية الروح.

إِنَّ المعاوِلَ لا تهدُّ مَناكِبي والنَّارَ لا تأتي عَلَى أَعْضائي أَ " ويقول أيضا في قصيدته: "إرادة الحياة" إذا الشّعبُ يَوْمَا أَرَادَ الْحَيَاةَ فلا بدّ أن يستجيب القدرْ ولا بُدَّ لِلَّيْلِ أَنْ يَنْجَلِي وَلا بُدَّ للقَيْدِ أَنْ يَنْكَسِر وَلا بُدَّ للقَيْدِ أَنْ يَنْكَسِر وَمَنْ يتهيب صُعُودَ الجِبَالِ يَعِشْ أَبَدَ الدَّهْرِ بَيْنَ الحُفَر 2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سارة حسين جابري، أعذب قصائد الشابي، ص17.



<sup>. 52</sup> ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، ص $^{1}$ 

## الخاتمة

#### خاتمة:

ومن الطبيعي أن لكل بداية نهاية، وقد كانت بداية مشواري هذا أو بالأحرى بحثي عبارة عن دراسة مفصلة في البلاغة وعلومها ومباحثها من: بيان، ومعان، وبديع، والوقوف على أهم ما جاء في علم المعاني موردة بذلك لمباحثه، ودراسة أساليبه البلاغية بخبرها و إنشائها مطبقة عليها بعض من روائع أبو القاسم الشابي: لقد كان هذا كله في بداية الموضوع، أما نهايته فتستدعي خاتمة تكون بمثابة حوصلة لأهم ماجيء به عبارة عن نتائج مستخلصة من خلال هذا المشوار البحثي وقد أجملت هذه النتائج في نقاط اعتبرتما مهمة في هذا البحث المتواضع وهي كالتالي:

1- اللغة العربية هي أرقى اللغات وأسماها وقد كرمت بالقرآن الذي أنزل بما وأنها لغة الجنة، كما أن رسول الله هو افصح من نطق بالضاد.

2- إن الذين نطقوا وتكلموا هذه اللغة هم العرب وكان ذلك عن طريق الفطرة والسالقة، كما أنهم أهل لغة وبيان وهذا معروف عنهم.

3- أن للغة العربية علوم أبرزها، النحو، الصرف... وعلوم البلاغة، والبلاغة هي بلوغ الشيء والوصول إليه أو المشارفة على ذلك ومن المصاحب للبلاغة هو مصطلح الفصاحة، والذي يعني الظهور والوضوح والبيان.

4- كما أن للبلاغة علوم أهمها: البيان: فهو علم يحترز به عن التعقيد المعنوي، أي عن أن يكون الكلام غير واضح على المعنى المراد، وهو يشمل الطرق المتنوعة التي يصوغ بما المتكلم كلامه لبيان مقصده وإيصال الأثر الذي في نفسه إلى نفس السامع، وعلم المعاني: فهو علم يحترز به عن الخطأ في تأدية المعنى الذي يريده المتكلم لإيصاله إلى ذهن السامع، أما علم البديع: فهو علم يراد به تحسين الكلام ، كما أن لكل هذه العلوم السابق ذكرها مباحث وابواب:

- 5- أبواب علم البيان هي: الصور البيانية، والكنايات، والاستعارات.
- 6- أبواب علم البيان: الإسناد الخبري، القصر، الوصل الفصل، الإنشاء، الخبر.
- 7- أبواب علم البديع: وتتمثل في المحسنات البديعية، طباق، سجع، مقابلة، تورية...

#### الأساليب البلاغية:

وهي الخبرية والإنشائية، الخبر: وهو الكلام الذي يحتمل الصدق أو الكذب لذاته، كما أنه له أغراض وهي فائدة الخبر: معناها إفادة المخاطب بالحكم الذي تضمنته الجملة إذا كان جاهلا له، لازم الفائدة وهي: أن يكون المحبر به عالما به، كما أنه قد يخرج عن هذه الأغراض وله أنواع وأضرب، الإبتدائي: لا يحتاج إلى تأكيد، الطلبي: تأكيد الخبر بمؤكد، ثم الإنكار: يحتاج إلى مؤكدات حسب الغرض أو ما يحتاجه المقام.

ثم الإنشاء: وهو الإيجاد في التعريف اللغوي، أما معناه الاصطلاحي هو: كلام لا يحتمل صدقا ولا كذبا لذاته ولا يتحقق إلا إذا تلفظت به كطلب الفعل، وطلب الكف، أو استفسار، أو طلب الإقبال، كما أنه ينقسم إلى قسمين: غير طلبي وطلبي.

يعتبر الشابي واحدا من الشعراء الذين قدموا للتراث العربي بكل احترافية، كما أنه رائد من رواد البلاغة العربية بنثرها، وشعرها (أي: منثورها ومنظومها)، وهذا رغم الظروف الصعبة التي عاشها رغم صغر سنه، فقد حدم الأدب العربي بأشعاره التي صنفت ضمن الروائع الشعرية والتي درست ولا تزال تدرس لحد الساعة، وهذا نظرا لروعتها وحسن سبكها، وكذا تأليفها، فهو كان ينظم أشعاره من قلبه والنابعة من إحساسه المرهف وكأنها قطعة منه لأنه كان محبا وعاشقا للشعر، يشعر بكل كلمة يكتبها ويدونها في قصائده، حفظ الشابي للقرآن في سن مبكر، واطلاعه على التراث العربي ساعده على إخراج أفضل الروائع في عصره، والتي فاق بما أقرانه من الشعراء الذين عاصروه، فالشابي كان يعرف كيف يوظف الأساليب البلاغية وهذا ما لاحظناه في شعره، إذ أنه في البيت الواحد توجد عدة أساليب، وقد لمسنا هذا في قصائده، فالشابي كان شاعرا بامتياز.

وفي الأخير لا يسعني إلا أن أقول أرجو أن أكون قد وفقت في بحثي هذا المتواضع، والذي كان بمثابة دراسة مبسطة في بحر من المعلومات والتي يجب أن تكتب لها الجلدات وفيها تألف الكتب، كما أرجو أن تأخذ أخطائي وهفواتي بعين الاعتبار لأبي مجرد بحيثة صغيرة، وإن أصبت فمن الله وإن أخطأت فمن نفسى.

وخير كلام وقول أختم به هذا البحث المتواضع وأنهي به هذا المقام ما قاله الشابي: "الشعر يا صديقي" تصوير وتعبير، تصوير: لهذه الحياة التي مرة حواليك ضاحكة لاهية أو مقطبة واجمة باكية، أو داعمة حالمة راضية، ثائرة ساخطة، وتعبير: عن تلك الصور أو هاته الآثار بأسلوب فني جميل، ملؤه القوة والحياة، يقرأه الناس فيعلمون أنه قطعة إنسانية من لحم ودم وقلب وشعور، لأنهم يحسون أنه قطعة من روح الشاعر وعبق من عواطفه، أو فلذة حية من فؤاد الحياة.

قول أبو القاسم الشابي:

وتورد سارة حسين جابري في آخر غلاف كتابها فيقول:

## يا عالم الشعر المضيء بداخلي كيف تصبّر يا دائي وترياقي<sup>2</sup> "سارة حسين جابري"

أما أنا فأقول: أن الشعر: هو ما كان يصور لك الحياة وملبساتها وكأنك تنظر إلى صورة طبق الأصل إلى ما يجري معك من مشاعر، فالشعر الحقيقي الذي يقص حكايتك دون أن يعرفك ويتكلم عن مشاعرك ويعبر عن أحاسيسك وعن كل ما هو خامد في قلبك ، و الشاعر الحقيقي هو الذي يعرف كيف يعبر عنها ، وكأن قلبك هو الذي يتكلم.

وشاعرنا كان كل كلمة يقولها يحس بها فهي تخرج من صميم قلبه ومن لحمه ودمه، وأنه كان يستطيع الوصول إلى قلوب الناس من خلال أشعاره التي صورت وعبرت عن أحاسيسهم ومشاعرهم بأحسن الصور وبأفضل التعابير.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هايي الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي الحديث، أبو القاسم الشابي، مقدمة الكتاب.

<sup>2</sup> سارة حسين جابري، أعذب قصائد أبو القاسم الشابي، دار العوادي، (2015)، من غلاف الكتاب.

# قائمة المصادر و المراجع

#### قائمة المصادر والمراجع:

#### أ/- المصادر:

- القرآن الكريم.
- الأربعين النووية.
- الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان، قدّم له، الشيخ: عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل، وفضيلة الشيخ محمد صالح العثيمين، اعتنى بتحقيقه، عبد الرحمن ن معلا اللويحي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، (1423ه/2002م).
  - العسكري أبو هلال، الصناعتين، د.ط، د، س.
- حلال الدين عبد الرحمن السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، ج1، دار إحياء للكتب العربية، د.ط، د، س.
- محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ج13، مؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، دار التونسية للنشر، تونس، (1984).

#### ب/- المراجع:

- أبوعثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، ت، عبد السلام هارون الجزء الأول، بيروت لبنان، دط، دس.
- أبي عبد الله محمد بن عبد الكريم المغيلي، شرح التبيان في علم البيان، ت، أبو أزهر بلخير هانم، مؤسسة البلاغ للدراسات والأبحاث، دار الكتب العلمية، وزارة الثقافة، الجزائر، طبعة خاصة، (2013).
  - أحمد أبو حاقة وجوزيف إلياس، المفيد في القواعد والبلاغة والعروض، ج2، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط1 (1999).
- أحمد خليل، مدخل إلى دراسة البلاغة العربية، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، دط، (1968).
  - الإمام أبي الحسين أحمد فارس زكريا الرازي، الصاحبي في فقه اللغة ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ت، د عمر فاروق الطبّاع، مكتبة المعارف، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، (1414هـ/1993م).
- الإمام عبد القاهر الجرجاني، شرح أسرار البلاغة، ت ، إبراهيم محمد الشاوي، دار اليقين، القاهرة، مصر، د ط، د س.
- الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، إعتنى به، محمد فاضلي، دار الأبحاث للترجمة والنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، (2007)م.
- السكاكي أبو يعقوب، مفتاح العلوم، ت، جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط، د، د، س.

- الشيخ مصطفى الغلاييني، الجامع الدروس العربية الموسوعة الكاملة، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، د.ط، (2013).
- العسكري أبو هلال، الصناعتين، ت، منير قميحة، دار الكتب العلمية، ط2، بيروت، لبنان، (2004).
- العلامة الشيخ محمد الطاهر بن عاشور، موجز البلاغة، ظبطه، أبي عبد الرحمن عبد الرحيم، وزكريا بن محكوف تونابي، دار الإمام مالك للطباعة والنشر والتوزيع قسنطينة، الجزائر، السداسي الأول (1438هـ/2017م).
  - اللغة العربية وتحديات القرن(21)، المنظمة العربية، للتربية والثقافة والعلوم، دار الثقافة، تونس، (1996).
  - بوجمعة شتوان، البلاغة النقد وعلم الشعر في التراث النقدي، دار الأمل للطباعة والنشر، الجزائر، د.ط، (2007).
    - د محمد ألتونجي، الجامع في علوم اللغة (المعاني، البيان ، البديع)، دار العزة والكرامة، وهران، الجزائر، الطبعة الأولى، (1434هـ/2013م).
      - د. تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة المغرب، د.ط (1994).
      - د. مسعود بودوخة، الأسلوبية والبلاغة العربية، بيت الحكمة، الجزائر، د.ط، د.س.
        - د.عبد الملك مرتاض، نظرية اللغة العربية، دار البصائر، الجزائر، دط، (2012م).
- ريتا عوض، أعلام الشعر العربي الحديث، (أبو القاسم الشابي)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع، مطبعة الديواني، بغداد، العراق، د.ط ،دس.

- سارة حسين جابري، أسماء عربية وأصداء شعرية، أعذب قصائد، (أبو القاسم الشّابي)، إصدارات العوادي، عين البيضاء، (2015).
  - عبد اللطيف شريفي، زبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر، د.ط، (2004).
  - عبد الملك مرتاض، نظرية اللغة العربية تأسيسات جديدة لنظامها وأبنيتها، دار البصائر، الجزائر، الجزائر، (2012).
  - محمد الخضر حسين الجزائري، مباحث اللغة والنقد، دار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، دط، (2014م).
    - محمد عبد المنعم، عبد العزيز شرف، البلاغة العربية بين التقليد والتحديد، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط1 (1421هـ/1992م).
  - محمد على حسين، ورمضان الجربي، البلاغة التطبيقية، مكتبة الأدب، القاهرة، مصر، الطبعة 1 (2009هـ/ 2009م).
    - محمد مشبال، البلاغة والخطاب دار الأمان، الرباط المغرب ، ط1 (1435هـ/2014م).
  - هاني الخير، موسوعة أعلام الشعر العربي، (أبو القاسم الشّابي)، شاعر الخلود والحياة، دار فليتس للنشر المدية الجزائر بموجب الاتفاق مع دار رسلان سوريا، ط1، دس.
- \_ محمد إبراهيم الشاوي، علوم البلاغة، (المعاني البيان، البديع)، دار اليقين للنشر والتوزيع، المنصورة، مصر، الطبعة الأولى(1432هـ/2011م).
  - -علي الجارم، مصطفى أمين، البلاغة الواضحة، (البيان، المعاني، البديع)، المكتبة التوفيقية، القاهرة، مصر، الطبعة(2) الثانية، (2015م).

#### ج/- المعاجم وقواميس العربية:

- أبي الحسن فارس زكريا، معجم مقاييس اللغة، ت عبد السلام محمد هارون، مج 1، (مادة عر) ، دار الجيل، بيروت، لبنان، د.ط، د، س.

- د/ من الانترنت.
- محمد بوزواوي، معجم المصطلحات الأدب، الدار الوطنية للكتاب، الجزائر، دط، (2009م).
  - مكتبة نور منزلة اللغة العربية، اللغات، المعاصرة.

| البسملة :                                                              |
|------------------------------------------------------------------------|
| الدعاء                                                                 |
| التشكرات                                                               |
| إهداء                                                                  |
| هداء خاص                                                               |
| كلمة إفتتاحية                                                          |
| مقدمة:أ                                                                |
| المدخل:                                                                |
| لفصل الأول : دراسة علم المعاني                                         |
| لمبحث الأول: مفهوم علم المعاني                                         |
| لمبحث الثاني أبواب علم المعاني وأقسامه:                                |
| لفصل الثاني: دراسة تطبيقية لقصائد أبي القاسم الشابي (مختارات وروائع)57 |
| لمبحث الأول: نبذة تاريخية عن حياة أبي القاسم الشابي                    |
| لمبحث الثاني: الأساليب البلاغية وأغراضها الأدبية:                      |
| لمبحث الثالث :دراسة قصائد أبي القاسم الشابي روائع ومختاراته            |
| خاتمة:                                                                 |
| قائمة المصادر والمراجع :                                               |
| الفهرسا 121                                                            |