

# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعلمي والبحث العلمي جامعة د. الطاهر مولاي – سعيدة – كلية الآداب واللغات قسم اللغة العربية



مذكرة تخرج لنيل شهادة مــاستر تخصص لسانيات عامة، الموسومة بـ:

# تعليمية القــرآن الكريم المدارس القـرآنية – أنموذجاً

إشراف الدكتور:

ک أ.د. أحمد طيبي

إعداد ال\_\_\_طالبتين:

کے هاجر وقــــاص کے اکرام نــــابي

| : | قشة | المنسا | اللجنة | أعضاء |
|---|-----|--------|--------|-------|
|---|-----|--------|--------|-------|

جــــامعة سعيدة......مشرفاً ومقرراً جــــامعة سعيدة.....مشرفاً ومقرراً جــــامعة سعيدة.....مُنــــــاقشاً

أ/د.: زروقي معمر

أ/د.: طيبي أحمـــد

أ/د.: زحاف جيلالي

السنة الجامعية : 2021م/2022م

# شِكرونفاتين

# لاتسعفنا الكلمات والعبارات كي نرتبها شكراً وعرفاناً لك؛

أنت المنارة التي تضيء عتمة العقول والزهرة التي تنبث في القلب وترويها بعلمك ومعرفتك وثقافتك؛ فلولاك لما اِستطعنا أن نكتب حرفاً واحداً، ولولاك لما كان للمعرفة وجود في عقولنا؛

فاسمح لنا بأن نقدّم لك رسالتنا بحروفها الخجولة، وكلماتها المتعلثمة؛ فمها تكلمنا عنك لن تجف أقلامنا؛ فطوبى لك، فبأمثالك ترتقي الأمم، وبك تعلو المراتب، وبك أيضاً يصبح الحلم حقيقة؛ فكم من طالب أصبح مجتهداً بفضلك، وأمسى بوظيفة داعبت خياله ووصل إليها بفضلك؛

فأنت يا أستاذنا قاهر الجهل،أثلجت صدرنا بكلماتك اللبقة المتسلسلة كعقدٍ....بتلك الكلمات نكتفي ونعترف بأنّنا لم نحمل الشهادات العالية؛ لكنتّانحب المطالعة والكتابة والإبداع، وبعد لقائنا بك أستاذجعلت من حروفنا عقوداً لاتداس على الأرض شكرا لك يامنارة العقول،والعقول تكبر بالإقتراب منك، فمرحى لك وكم تبدو كلمة "شكرا"صغيرة وسطحية وبلا معنى أمام حضرة الأستاذ الدكتور: "طيبي أحمد ورغم هذا إسمح لنا أن نقول لك شكرا بحجم عطائك الذي ليس له حدود وشكرا بحجم الكون إلى أستاذنانكتب

وقاص هاجر نابي إكرام

إلى والدي رحمه الله؛

إلى والدتي أطال الله في عمرها

إلى أخواتي وكل العائلة؛

إلى خالي وقاص بن عومر؛ وقاص مبارك؛

إلى من وجمني وأرشدني في انجاز هذا البحث الأستاذ الدكتور:

وقـــاص هاجر

# إلى كل من تعهداني بالتربية في الصغر؛

وكان لي نبراساً يضيء فكري بالنصح والتوجيه في الكبر أبي وأمي حفظها الله؛ إلى من شملوني بالعطف؛

و أمدوني بيد العون، وحفّزوني للتقدم، إخوتي حفظهم الله؛ إلى كل من علمني حرفاً، وأخذ بيدي في سبيل تحصيل العلم والمعرفة؛

وأخص بالذكر أستاذي المشرف: " أحمد طيبي"، إليهم جميعاً أهدي ثمرة جمدي؛

إلى أصدقائي وإلى كل طلبة قسم الآداب واللغة العربية جامعة دكتور مولاي الطاهر\_سعيدة.

– ص: صفحة. كر باللغة العربية : – ص ص: صفحة متتالية

- د.ص : دون صفحة.

ط: طبعة.

- د.ط: دون طبعة.

س/ ت : سنة / تاريخ.

- د.س : دون سنة.

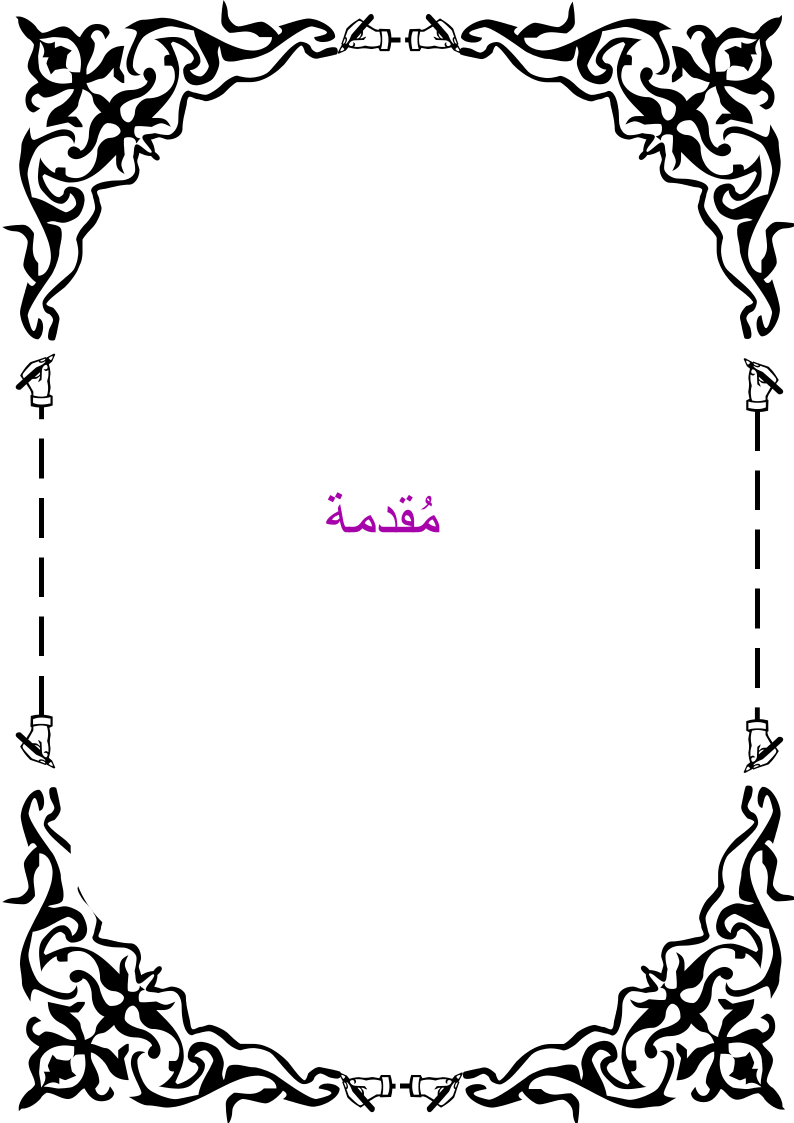
م: میلادي.

- ه : هجري.

مج: مجلد.

- ع: عدد.

- ج: جزء.



#### مقدمة:

بسم الله، والحمد الله التذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على أشرف من أنزل عليه الفرقان ليكون للعالمين نذيراً، حبيبنا ونبيّنا محمد رسول الله، وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان وبعد:

فإن طلب حفظ القرآن، وتعلّم تلاوت م، ومراجعته؛ وملازمته، والمداومة عليه من الأعمال الجليلة، والعيادات العظيمة، والأماني الغالي القرآن، وهو المدرسة القرآنية التي تعد من ومن هذا فهناك طريق معروف نصل به إلى القرآن، وهو المدرسة القرآنية التي تعد من المؤسسات العتيقة الحاملة للواء تكوين رجال الغد، والمنشئة لهم إعتقاداً وأدباً وأخلاقاً ولساناً. والمدرسة القرآنية مؤسسة دينية تربوية أصيلة، ومكانلتحضير الأطفال الذين لم يبلغوا السن القانوني للإلتحاق بالمدارس النظامية. ولا يقتصر التعليم فيها على حفظ القرآن الكريم فقط، بل يتعتدى ذلك إلى تعليم مبادئالقراءة والكتابة، وغرس القيم التربوية والأخلاقية، حيث تلعب دوراً فعالاً في التوجيه والتقويم والتصويب، وهدفها الأساس تعليم اللّغة العربية من خلال التركيز على مهاراتها الأربعة (الإستماع؛ والتحدث؛ والقراءة؛ والكتابة)، فضلا عن تحفيظ القرآن الكريم.

وبما اللغة العربية هي لغة القرآن الكريم؛ فالتمكن من مهاراتما يتحقق بالعودة إليه، وهذا ما نوهعليه "ابن خلدون"، إذ اعتبر القرآن الكريم أصل التعليم الذي ينبني عليه ما يحصل بَعْدُ منملكات. فالقرآن جنّة رفعة وهداية، فهو سبيل إسعاد ودرب أمان، وقد أكّد "السيوطي" رحمه الله قول ابن خلدون عندما قال: "إنّ كتابنا القرآن هو مفجر العلوم ومنبعها، ودائرة شمسها ومطلعها، أوْدَع فيه سبحانه وتعالى علم كل شيء، وأبان فيهكل هديوغي؛ فترى كل ذي فن منه يستمد، وعليه يعتمد."

ولأهميّة القرآن الكريم في حياتنا جميعاً، فقد عنّ لنا أن نبحث في جانبٍ من جوانبه، فكان أن اخترنا موضوع: "تعليمية القرآنالكريم \_ المدارس القرآنية أنموذجاً \_" ليكون عنواناً لمذكّرة تخرّجنا في الماستر.

ومن أجل تناول موضوعنا وإحاطته دراسةً من جميع جوانبه، أقمنا له إشكالية مثّلتها مجموعة من الاستفسارات تحدّدت قسماتها على النّحو التّالى:

- ما هي الأساليب والطرق المتبعة في المدارس القرآنية لتعليم القرآن الكريم وتحفيظه؟
- هل استطاعت المدارس القرآنية أن تعلّم اللّغة العربية وتنمّي مهاراتها الأربع لدى الصّغار والكبار من المتعلّمين؟
  - هل للمدارس القرآنية مهام وأدوار أخرى زيادة على تعليم القرآن الكريم وتحفيظه يستفيد منها المتعلمون والمجتمع عامّة؟

وحتى يتسنّى لنا الإجابة على جملة التساؤلات المطروحة في الإشكالية، أقمنا خطّة بحث البنت على فصلين مسبوقين بمقدمة فمدخل، ومشفوعين بخاتمة. فكان أن أشرنا في المدخل إلى مفهوم التعليمية، ثمّ إلى أهمّيتها في تكوين المتعلم وغيرها، وعالجنا في الفصل الأوّل تعليم القرآن الكريم وتلقينه من خلال مجموعة من المباحث كتعليم القرآن الكريم بالصوت والصورة / بالسماع والمشافهة، وتعليم أحكام وقواعد تلاوة القرآن الكريم وغيرها. أما الفصل الثاني فقد خصصناه للمدرسة القرآنية وتعليمية القرآن الكريم وما يدور في فلكها. وكانت الخاتمة حوصلة لما انتهينا إليه من نتائج أسفر عليها بحثنا.

ولعلّنا لم نخض غمار بحث موضوعنا ومعالجته دون وعي منّا بأهميته العلمية والمعرفية التي تجلّت في:

\*أن تعلم القرآن الكريم من شأنه أن يفتح آفاقاً كبيرة لمتعلميه وينير عليهم طريق العلم والمعرفة.

\*أن تعلم القرآن الكريم وسيلة سهلة لتعلم مهــــارات اللغة العربية الأربع.

\*أنِّحفظ القرآن يقّرب الحاغظ إلى الله تعالى، وينال رضاه، ويفوز بجنّته.

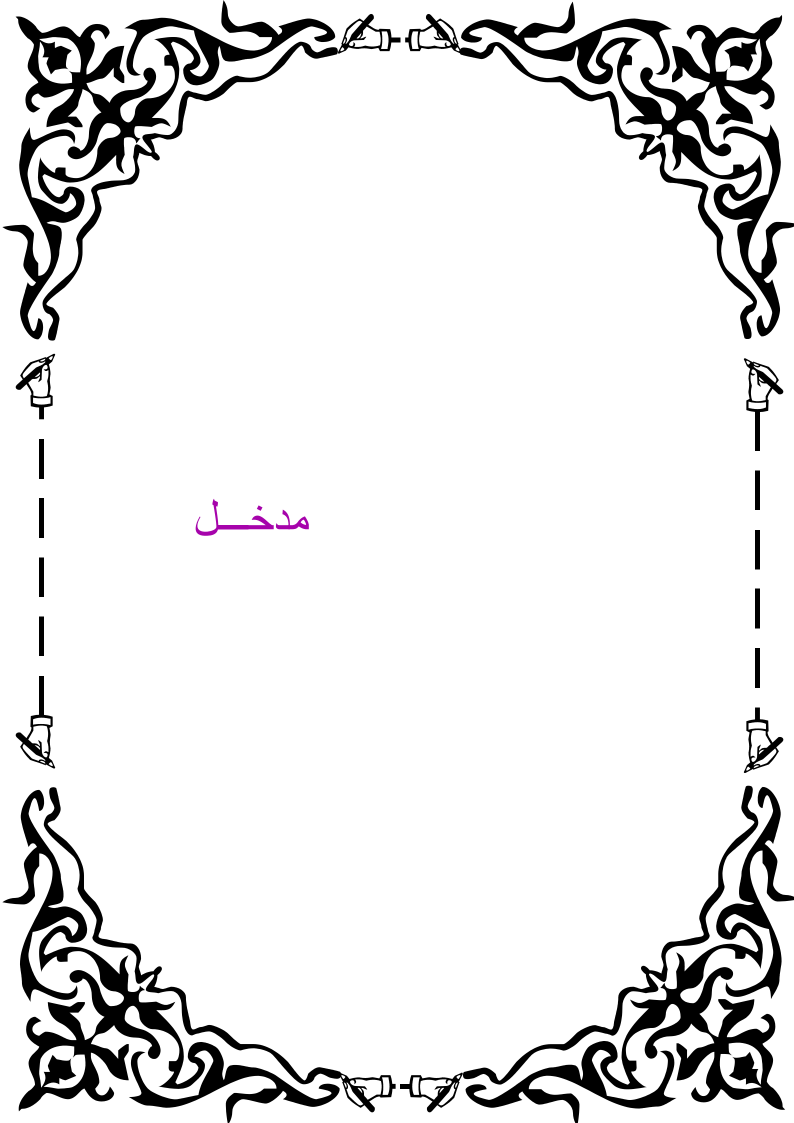
فكنا مدفوعين للبحث فيه بسب من هذه الأهمية، وكوننا فضلا عن ذلك، ننتمي إلى بيئة تمتم بتعليم القرآن، فأردنا أن نكشف على هذا الجانب التعليمي المهم في حياتنا إن على المستوى الديني وإن على المستوى الدنيوي.

وقد اعتمدنا المنهج الوصفي إذ هو الأنسب لمثل هذه الأبحاث، فهو يسعفنا على وصف الطرق التي تستعملها المدارس القرآنية في تعليمية القرآن الكريم وتحفيظه.

وكان زادنا في معالجة موضوعنا مجموعة من المصادر يتقدّمها القرآن الكريم ومجموعة من المراجع لعل أهمّها "مباحث في علوم القرآن" لمناع القطان، و "المعجزةالكبرى القرآن" لأبي زهرة، و"تقويم طرق تعليم القرآن وعلومه في مدارس تحفيظ القرآنالكريم" لسعيد بن أحمد، وتلاوة القرآن الكريم وعاداتنا النطقية \_ بحث في الصوتياتالقرآنية \_ لأبي بكر حسيني وغيرها.

هذا، وقد استفدنا من بعض الدراسات السابقة التي تناولتهذا الموضوع، نذكرمنها دراسة الدكتورة ريحاب شرموطي بعنوان "أثر القرآن الكريم في تنمية المهارات اللّغوية، المدرسة القرآنية أنموذجاً"، وهي عبارة عن أطروحة للدكتوراه، ودراسة الباحث زيرق دحمان بعنوان "دور المدرسة القرآنية في تنمية القيم الاجتماعيــــــةللتلميذ \_دراسة ميدانية مدينة الجلفة\_"، وهي مذكرة ماجستير، ودراسة الباحثة بلهاين نجية بعنوان "المدرسة القرآنية في تطوير النمو المعرفي لطفل ماقبل المدرسة من وجهة نظر معلمي المدارس القرآنية"، وهيمذكرة ماستر.

وفي الأخير نقول أنه لولا توفيق من الله ماكتبنا سطراً واحداً في هذا العمل، ونرجو أن نكون قد وفقنا وقد منا خدمة للقرآن الكريم، وأن نكون قدأسهمنا بالتعريف بوسائل تلقيه وحفظه، والحمد الله أولاً وآخراً وصلّى الله وسلّم على نبيّنا مح مد وعلى وآله وصحبه وسلّم."



#### مدخل:

تعدّ الجهود المكتّفة الذي بذلت في ميادين التعليم خلال عشرات السنين بغية تحسين الفعل التعليمي، انتهت إلى ضرورة فهم العملية التعليمية التعليمية أكثر من قبل القائمين عليها وإلى معرفة حقّ بأقطابها المتمثّلة في المرسل (المعلّم) والمتلّقي (المتعلّم)، والمادة التعليمية، والعلاقة الثنائية التي تربط كلّ عنصر بآخر.

ونظراً للدور الذي يلعبه كل عنصر من هذه العناصر الثلاث في العملية التعليمية والأثر الذي يتركه كل واحد في العنصر الآخر، برزت إلى الوجود في المجال التربوي، وهذا ما اصطلح عليه ب: "التعليمية".

فالتعليمية علمٌ جديدٌ ومتشعّب، يحتاج إلى العديد من الكتب المتخصّصة لتنظيمه وتقنينه بحدف الإنتقال من الجانب النظري إلى الناحية العمليّة في تطبيقه، وذلك عن طريق والممارسة الميدانية، ليتحوّل بعدها إلى مهارات وقدرات في سلوك المعلم والطالب1.

#### مفهوم التعليمية:

اشتق مفهومها من الكلمة "ديداكتيك" {Didactique} التي تعني تعلّم أو علم، والتي اشتق مفهومها من المصلح اليوناني "ديداكتيتوس" {Didactitos} والتي كانت تطلق على نوع من الشعر يتناول مع الشرح معارف تقنية أو علمية، وهو يشابه إلى حدّ ما الشعر التعليمي الذي تمّ تنظيمه بهدف تيسير العلوم في بالدنا، ليسهّل على الطلاب استيعاها واستظهارها والإستشهاد بها لاحقاً عندما تقتضى الضرورة لذلك.

فارتبط مصطلح {التعليمية} في البلاد العربية في البيداغوجيا ومجال التربية، إضافةً لارتباطه بالوسائل المدّعمة للعمل والتعليم، لكنّ مفهوم تعليمية تطوّر في الوقت الحالي وتغيّر؛ فلم يعدّ يشير إلى الفنّية والنظم، بل تجاوز هذا الأمر ليتحوّل إلى علم من علوم التربية الذي يستند إلى العديد من الأسس والقواعد.

<sup>:</sup> اطلع عليه في يوم : 10 أفريل 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :  $^{1}$ 

من خلال هذه التعريفات للتعليمية، يتضح لنا على أهمّا نظام من الأحكامالمتشابكة والمتداخلة والمتفاعلة، والمرتبطة بالظواهر الخاصّة بالعملية التعليمية، والتي من شأنها التخطيط للأهداف التربوية وكافّة محتوياتها وتطبيقاتها التعليمية ومواقيتها إضافةً إلى دراسة الوسائل التي تسهم في تحقيق الأهداف، والطرق المناسبة لها، والوسائل التي تعمل على مراقبتها؛ وبالإضافة إلى التعديلات لها، وكما هو معروف بأنّ العمليات التعليمية تتّسم بدرجة عالية من التعقيد لإرتباطها بالنفس البشرية الخاضعة للعديد من التأثيرات، سواء كانت وراثية أو اجتماعية أو فكرية، ولهذا كان من واجب المعلّم وضع مخطط عملي للنشاط التربوي الذي ينوي سلوكه والمضي فيه، وكان لابّد له من مراعاة الأقطاب الثلاثة \_ الوراثة؛ والمجتمع؛ والفكر \_ المشكّلة للفعل التربوي والتعليمي أثناء وضعه للخطط<sup>1</sup>.

وتشير بعض القواميس والمراجع المختصة، إلى أنّ مصطلح {تعليمية} ظهر في منتصف القرن السادس عشر ليشير إلى أسلوب شعري معروف، كانت من خلاله تُطرح النظريات والقوانين العلمية، وظلّ هذا اللّفظ متداولاً في قواميس اللّغة اللاتينية والفرنسية ليشير إلى كلّ ما له علاقة بالتعليم {وسائل تعليمية \_ طرق تعليمية}.

فمصطلح التعليمية في اللّغة الإغريقية {Didacticos} يعني كل ما هو خاص بالتربية، وقد عنون أحد المرّبين التشيكي وهو "أجان أموس كومنيروس" {1592م\_1670م} أحد كتبه بعنوان: " التعليمية الكبيرة"2.

ويشير قاموس "Robert1960" أنّ العملية فنّ التعليم، ويرى "Lacomber" في الموسوعة العالمية ويشير قاموس "Robert1960" أنّ العملية فنّ التعليم، ويرى "Lacomber" في الموسوعة العالمة أنّ إلى الموسوعة التربية بفرنسا؛ فقد اعتبرها علم العلاقة التربية بفرنسا؛ فقد اعتبرها علم العلاقة التربوية، ممّا يؤكّد انتماءها إلى علوم التربية.

http://m.ahewar.org

<sup>1 :</sup> اطلع عليه في يوم : 11 أفريل 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : 1 أفريل 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

نبعيمي أحسينات، حول مقاربة المنهاج الدراسي في مجال التربية والتعليم من البيداغوجية والديداكتيك إلى المنهاج الدراسي، مكتبة التمدّن، اطلع عليه في يوم: 11 فيفري 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

وظل الإهتمام بموضوع التعليمية قائماً في بحوث كثيرة إلى غاية العشرية الأخيرة، حيث تعرض وظل الإهتمام بموضوع التعليمية (تتمحوّر حول المعارف) والبيداغوجيا (تتمحوّر حول الطفل) واعتبره جدلاً عقيماً، ورأى أنّه من الأفضل الفصل بين الإثنين والنظر إليهما كميدانين يخدمان عملية التعلّم وكل دراسة جادّة ينبغي أن تخلص إلى كيفية إدماجهما لخدمة موضوع التعلّم هناك عدّة تعاريف التعليمية جاءت على لسان بعض العلماء:

- 01. تعريف "سميث" {1962م} : يعرّف "سميث" التعليمية على أفّا : " فرع من فروع التربية موضوعها؛ التخطيط للوضعية البيداغوجية وكيفية مراقبتها وتعديلها عند الضرورة ".
- 02. تعريف "ميالاري" {1979م} : يعرّفها "ميالاري" بأنمّا : " مجموعة طرق وأساليب وتقنيات التعليم".
- 03. تعريف "بروسو" {1983م}: يعرّفها "بروسو" بأنّها: " تنظيم تعلّم الآخرين؛ وأنّ الموضوع الأساسي للتعليمية هو دراسة الشروط الواجب توفّرها في الوضعيات التعليمية المقترحة على التلميذ".

وفي سنة 1988م يعود "بروسو" ليقول أنّ التعليمية هي : " الدراسة العلمية لتنظيم وضعيات التعلّم ليحقّق التلميذ من خلالها أهدافاً معرفية عقلية أو وجدانية أو نفسية حركية ".

إنّ المادة التعليمية مكانةً هامّة في محيط التكوين؛ لأنمّا تستجيب للحاجيات التكوينية للمعلمين، حيث أنمّا توضّح العملية التعليمية، ويساعد المعلّم على فهم ومواجهة الصعوبات ذات الطابع السلوكي التي تعترض السير الحسن للمتمدرسين 1.

#### الأهداف العامّة للتكوين في مادة التعليمية:

- 01. أن يكون المتعلّم في نهاية المسار التكويني قادراً على معرفة وفهم أهمّية وأهداف موضوع التعليمية ومفاهيمها الأساسية وعلاقاتها بالعلوم الأخرى.
  - 02. التحكّم في بعض المفاهيم الوظيفية التي لها علاقةً مباشرة بالممارسة المهنية.
  - 03. معرفة وفهم المفاهيم والمبادئ الأساسية لبيداغوجية الأهداف وتطبيقها في المواقف التعليمية.
    - 04. معرفة أهم مبادئ وقوانين التعليمية واستخدامها في المواقف التعليمية.

1 : بنعيمي أحسينات، حول مقاربة المنهاج الدراسي المرجع السابق، اطلع عليه في يوم : 11 فيفري 2022م، نقالاً عن الموقع الإلكتروني: 05. التمييز بين الطرائق للوصول إلى القدرة على اختيار التقنيات التعليمية المناسبة للمواقف التعليمية المتنوّعة.

والمتتبع لموضوع التعليمية تاريخياً يجد أنمّا مرّت بثلاث محطّات بارزة هي:

- المحطّة الأولى: كانت في الستينات من القرن الماضي، حيث كان التركيز على النشاط التعليمي.
- المحطّة الثانية: كانت في العشرينيتين المواليتين؛ أي في السبعينات والثمانينات، وتخوّل هنا التركيز من النشاط التعليمي الذي يرتكز أساساً على المعلّم إلى النشاط التعلّمي الذي يعول على المتعلّم، ويعتبر المعلّم مجرّد مشرف وموجّه.
- المحطّة الثالثة: أمّا في التسعينات؛ فأصبح التركيز على التفاعل القائم بين النشاط التعليمي من { المعلّم} ، ومنه يتّضح أنّ موضوع التعليمية هو دراسة الظواهر التفاعلية بين معارف ثلاث وهي: المعرفة العلمية؛ والمعرفة الموضوعة للتدريس التي ينقلها المعلّم والمعرفة التي يحصل عليها التلاميذ؛ أي التي تتكوّن لديهم كلّ ذلك في طار قضائي زمني محدد.

هناك عدّة مفاهيم تطرح في هذا الموضوع أهمّها:

01. الموقف التعليمي: {وقد يعبّر عنه بالوضعية التعليمية } يقصد بها الظروف التي يحري يختلقها المدرّس لتلاميذه من أجل إثارة جملةً من السلوكات عندهم؛ أي الظروف التي تجري فيها الدروس {عمليتا التعليم والتعلّم}.

والوضعية التعليمية، كما حدّدها "بروسو" هي مجموع العلاقات القائمة بشكلٍ ظاهر بين التلميذ أو مجموعة من التلاميذ ووسط ما يحتوي على أدوات أو أشياء ونظام تربوي يمثّله المعلّم بغية إكساب هؤلاء التلاميذ معرفة مشكلة أو في طريق التشكّل<sup>1</sup>.

أنواع الوضعيات التعليمية: هناك ثلاثة أنواع من الوضعيات التعليمية: وضعية الفعل؛ ووضعية الصياغة؛ ووضعية التصديق.

<sup>1:</sup> سندات التكوين الخاصة بمعلمي المدرسة الأساسية في إطار الجهاز المؤقت \_ جويلية سنة 1999م، اطلع عليه يوم: 11 فيفري 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : https://eduschool.40blog

- أ. وضعية الفعل: وتتميّز هذه الوضعية باللّجوء إلى دفع التلميذ إلى إنجاز عمل بناء على ممارسته وبإستثمار طاقته الفكرية وتعبئة قدراته الشخصية، والجانب المستهدف هنا هو الأداء الناجح، حيث يجدّ التلميذ نفسه خلال النشاط في مواجهة مشكل يتطلّب حلاً. ومن خلال بحثه عن الحل يلجأ إلى إنتاج أفعال بإمكانها أن ينتهي إلى إكسابه مهارة ما.
- ب. وضعية الصياغة: وتتميّز هذه الوضعية بالصياغة الواضحة للرسالة أو المعلومات التي تراهن على الكفاءة اللّغوية، وما يتبعها من دقّة وضبط في المعاني وتحكّم في توجيه الخطاب التعليمي، أمّا الجدلية المتطابقة لهذه الوضعية؛ فتتمثّل في كون التعلّم تفرضه ظروف مختلفة تحتّم ظهور تبادل المعلومات واللجوء إلى لغة معيّنة لضمان نجاح هذا التبادل وتبرير المواقف.
- ج. وضعية التصديق: ويميّزها استخدام البراهين والحجج لإثبات حكم أو استدلال وتراهن هذه الوضعية على المعارف المكتسبة ودور عملية الفهم، والتلميذ مطالب بأن يبرهن على ما يقول بشواهد من إجتهاده الخاص، بعبارة أخرى؛ فالتبادلات لا تهمّ فقط المعلومات، ولكنّ تممّ أيضاً ما يدلى به التلميذ.
- 02. العائـــق: المقصود بالعائق هو العقبة والصعوبة التي تواجه الإنسان لتحدّ من نشاطه، وتحوّل دونه وتحقيقه للأهداف، وقد يقف العائق في طريق المعلّم؛ فيعذر عليه تحقيق الأهداف من الدرس، كما قد تواجه هذه العقبة التلميذ؛ فيصعب عليه فهم الدرس والإفادة منه، والأسباب في كلتا الحالتين مختلفة ومتنوّعة، وإذا كان التلميذ في كثير من الأحيان عاجزاً عن تفسير هذه الظاهرة؛ فعلى المعلّم أن يدرك هذه العوائق، ويستخصّها وأن يجد لها العلاج المناسب ليفعّل تعليمه أكثر، وإلاّ أصبح الفشل حليفه في كلّ مرّة، هذا العائق بمفهوم العقبة، أمّا العائق من منظور التعليمية هو أنّه: خلال بناء المعرفة يلاحظ التلميذ وبصفة دورية أنّ المعارف والتصوّرات التي مكّنته في الماضي من حلّ بعض المشكلات، لم تصبح بنفس الجدوى في وضعية جديدة؛ أي لم يبق لها المفعول الكافي للمساعدة على إيجاد الحلّ في الوضعية الجديدة، وذلك ما يسمى ب:"العائق" حسب تعبير "باشلار" {Bachelard 1977 هذه العبارة تلتقي مع فكرة إختلال التوازن المعرفي الـتي جاء بما "بياجي" {
  Desiquilibre | العبارة تلتقي مع فكرة إختلال التوازن المعرفي الـتي جاء بما "بياجي" {
  Epistemologtque Plaget

إنّ التنبّؤ لهذه العوائق أو البحث عنها وكشفها ومعاينتها يعدّ عملاً جوهرياً في التعليمية، وفي هذا السياق تجدرة الإشارة إلى ضرورة التمييز بين التركيز على التلميذ والتركيز على المحتوى التعليمي؛ فمن حيث المحتوى نميّز بين المفاهيم الحسّاسة الهرمية التي يستلزم التحكّم في الواحد منها التحكّم في سابقيه مثلاً: معرفة عملية الجمع يجب أن تسبق عملية الضرب أو بدون التحكّم في قاعدة الإشارات كلّ تطوّر في الجبر يصبح مستحيلاً.

هذه العوائق هي عوائق موضوعية {Obstaciles Objecties} أو كما يسمّيها "بروسو" عوائق معرفية.

أما العوائق التي تحدّث عنها "باشلار"؛ فهي العوائق الذاتية {Obstaciles Objecties}، وقد تختلف إذا حسب الأشخاص، وليست هناك وسيلة للكشف عنها سوى الملاحظة؛ أي ملاحظة التلميذ وهو يباشر نشاطاً تعليمياً ما، وأنّ تجميع وتصنيف هذه الملاحظات يقدّم للمعلّم معلومات ذات أهمية قصوى.

03. المنهاج الدراسي: حسب {G.Delawdshere} المنهاج مجموعة من الأفعال المخطّطة للإستشارة التعليم أو هو تخطيط للعمل البيداغوجي؛ فالمنهاج بهذا المفهوم يشمل: الأهداف والمحتويات وأساليب التعليمية في ذلك الكتب المدرسة والوسائل التعليمية 2.

أهمية التعليمية في تكوين المعلم:

إنّ المتعلّم يكون مقتنع بالعمل الذي يقوم به يهدف إلى إحداث تغيّرات إيجابية في مجموعة الأطفال التي هي الآن كانت { تربوية أو معرفية، اجتماعية ... }، وإلمامنا بموضوع التعليمية يجعلنا نبحث عن أنجح الطرق وأحسن الوسائل لتضمن النّجاح للدروس، وهذا لكوننا نؤمن بتعقّد عملية التعلّم عند الطفل هذا الذي هو في حدّ ذاته قمّة في التعقيد.

<sup>1:</sup> بنعيمي أحسينات، حول مقاربة المنهاج الدراسي المرجع السابق، اطلع عليه في يوم: 11 فيفري 2022م، نقالاً عن الموقع الإلكتروني: http://m.ahewar.org

<sup>2:</sup> سندات التكوين الخاصة بمعلمي المدرسة الأساسية في إطار الجهاز المؤقت المرجع السابق، اطلع عليه يوم: 11 فيفري 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : https://eduschool.40blog

وما دام الدارسون نحن المعلمون لكل المواد التعليمية من لغى وتعليم القرآن الكرين وغيرها؛ فإن ينبغي علينا أن نقف على تعليمية كل المواد على حدة سواء من حيث أهدافها أو مضامينها أو طرائقها ووسائلها وأساليب تقويمها و تعديلها، لتتحكم بعدها في التخطيط للدروس وتكيفها حسب المستجدّات.

مكوّنات التعليمية: المعلّم؛ المتعلّم؛ المادة المدروسة.

التعليمية ليس مجرّد تأمّل في المسائل البيداغوجية، وإنّما هي استغلال للواقع التعليمي وتناوله بالدراسة وتحليل وضعيات التعلّم المختلفة بكلّ مكوّناتها {معلّم ومتعلّم ومادة تعليمية} من أجل توفير فعّالية أكبر.

من المعروف أنّ العمل التعليمي يرتكز على ثلاث أقطاب هي :

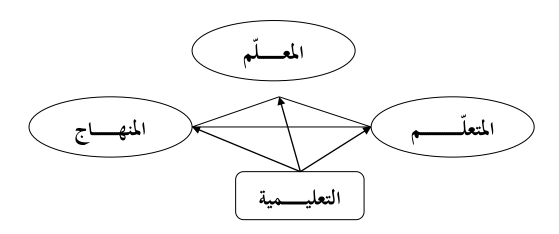
01. المعلم {المرسل}.

02. المتعلّم {المتلقّي أو المستقبل؛ ويعني المتعلّم}.

03. منهاج بينهما.

وممّا لا شكّ فيه أنّ التعلّم يفضّل التجربة الرسالة التي يرسلها المعلّم إلى تلاميذه لا يستطيع كلّ التلاميذ تلقّيها وإكتسابها إلاّ بالقدر الذي تسمح لهم قدراتهم العقلية وبنياتهم المعرفية؛ فإنّ المعلّم عندما يعدّ درسه في البيت؛ فإنّه يحضره على أساس تصوّره للمعرفة وتعمّمه وفق فرضيات قد تكون غير مناسبة لواقع كلّ التلاميذ؛ فإنّ عملية توصيل المعارف إلى التلاميذ عملية معقّدة وتتطلّب وسائل عديدة منها: النظر إلى الأقطاب الثلاث مجتمعة للعملية التعليمية دون حصر التحليل في قطب واحد.

وبعبارة أوضح إذا كانت الأقطاب الثلاثة ممثّلة في المثلّث التالي تمثّل العملية التعليمية؛ فإنّ هذه الأخيرة تخصّ الأضلاع الثلاث لهذا المثلّث؛ أي أنمّا تنصب على دراسة العلاقات بين الأقطاب الثلاثة:



قد أصبح موضوع التعليمية يستقطب اهتمام كل الأطراف المعنية بالعملية التعليمية، وقد تطوّرت الأبحاث بشكلٍ ملحوظ في هذا السياق ساعيةً إلى بلورة هذه المادة كعلم من علوم التربية، هذا ويتطلّب تحليل مفهوم التعليمية العودة إلى الإشكالية العامّة لهذه المادة نفسها، وهي إشكالية هامّة ومعقّدة باعتبار أنّ التعليمية تمثّل:

- \* خطاباً يعالج مسائل والبيداغوجيا والتعليم والتعلّم والتكوين.
- \* مواقف نظرية وتطبيقية خاصة بمهمّة التعليم تتطرّق لما يجري في القسم وتشكّله في عبارات تعليمية.
  - \* برنامج يعمل على إخضاع والبيداغوجيا للقضايا التعليمية؛ وبالتالي يخّص تكوين المعلّمين  $^1$ .
- \* تزداد إشكالية التعليمية أهميّة بالنظر إلى المنفعة التي تجنيها من هذا المادة وهي منفعة تتلحّص في كون التعليمية تخدم إجابات له : 03 أسئلة هي :
  - 1. ما الذي يجب أن يتعلّمه المتعلّمون أطفالاً كانوا أو راشدين ؟
    - 2. كيف يتعلمون ؟
    - $^{2}$ . لماذا يصلح كل ما تعلمونه  $^{2}$

<sup>1 :</sup> أدمين، سلسبيل، مدخل إلى التعليمة ومدخل إلى علم النفس التربوي، على الساعة : 14 : 21 مساءاً، يوم : 07 جوان 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : https://www.selsabil.com

<sup>2 :</sup> عبد القادر لورسي، المرجع في التعليمية الزاد النفيس والسند الأنيس في علم التدريس، جسور للنشر والتوزيع، ط01، 1436هـ\_2014م، ص؛ 23.



#### الفصل الأوّل:

## تعليم القرآن الكريم وتلقّيه.

#### تعريف القرآن الكريم:

القرآن ... كلام من أحاط بمواقع النجوم خلقاً؛ وأمراً؛ وعلماً؛ وقدرةً وإبداعاً؛ فجاء كتابه بثقل ذلك كلّه، أنزله على محمّد {صلّى الله عليه وسلّم} من بعد ما هيّاه لذلك، وصنعه على عينه سبحانه جلّ وعلا علاه؛ فقال له : ﴿إِنّا سَائُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلًا ﴿٥﴾ أَلَ ولقوله تعالى عينه سبحانه جلّ وعلا علاه؛ فقال له : ﴿إِنّا سَائُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلًا ﴿٥﴾ إِنّه لَقُوله تعالى : ﴿فَالَ أَفْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ ﴿٧٥﴾ وَإِنّه لَقَسَم لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿٧٧﴾ إِنّه لَقُرْنَ كُرِيمٌ ﴿٧٧﴾ فَي كِتَابٍ مَكْدُونٍ ﴿٨٨﴾ لَا يَمَسُهُ إِلّا الْفَطَهُ رُونَ ﴿٩٧﴾ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿٨٨﴾ أَفَي لَذَا الْحَدِيثِ أَنْتُم مُنْ فَي كِتَابٍ مَكْدُونٍ ﴿٨٨﴾ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ ثُكَدِيُونَ ﴿٨٨﴾ أَفَي لَا عَن عظمة القول في سياق الكلام عن عظمة القرآن.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم في خصوص هذا المعنى: "كتاب الله هو حبل لله الممدود من السّماء إلى الأرض" وقال في مثل ذلك أيضاً: "فإنّ هذا القرآن طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم؛ فتمسّكوا به؛ فإنّكم لن تملكوا، ولن تضلّوا بعده أبداً "4؛ "فهي الرسالة وصلت من ربّ العالمين إليك أيّها الإنسان؛ فهو خطاب ربّ الكون، فيه كلّ خصائص الكلام الربّاني، من كمال وجلال، وأعني أنّ الله يخاطب به الكلّ والجزء في وقت واحد، ويحصي شعور الفرد والجماعة "5، لقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبُدُوهُ يَعْلَمْهُ اللّهُ أُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ أُ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ٢٩ ﴾ 6.

<sup>1:</sup> سورة المزمل، الآية ٥

 $<sup>^2</sup>$ : سورة الواقعة، الآية ٧٥ و  $^2$ 

<sup>3:</sup> فريد الأنصاري، مدخل إلى مجالس القرآن، (مدارسات في رسالات الهدى المنهاجي للقرآن الكريم من التلقي إلى البلاغ)، ط02، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، 1431هـ 2010م، ص؛ 27.

<sup>4:</sup> رواه الطبراني بإسناد صحيح، وهو في صحيح الجامع الصغير: (34).

<sup>5:</sup> ما هذا الكتاب الذي هزّ العالم كلّه، بـل الكـون كلّه ؟ معرفة الله، اطلـع عليـه على السـاعة : 12 : 15 مسـاءاً، يـوم : <a hracehetys://knowingallah.com</a>
28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

<sup>6:</sup> سورة آل عمران، الآية ٢٩

#### الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقّيه

ذلك هو القرآن: "الكتاب الكوني العظيم، اقرأ وتدبّر؛ فوراء كلّ كلمة منه حكمة بالغة، وسرّ من أسرار السماوات والأرض، وحقيقة من حقائق الحياة والمصير ومفتاح من مفاتيح نفسك السائرة كرها نحو نهايتها. يجب علينا أن نجعل القرآن صاحبنا ورفيقنا طوال حياتنا"1.

القرآن الكريم: "هو كتاب الله تعالى وكلامه، أنزله على سيّدنا محمّد صلّى الله عليه وسلّم، وتكفّل بحفظه إلى قيام الساعة، وجعله معجزة مصدّقة ومؤيّدة لنبوة ورسالة النّبي \_ عليه أفضل الصلاة والسلام، وجاء الكتاب هداية ورشاد للبشرية، يستنير النّاس بهديه ويتّبعون تعاليمه، ويتقرّبون إلى الله بتلاوته وحفظه والتخلّق بأخلاقه".

# القرآن الكريم:

لغة : "اختلف العلماء في المعنى اللّغوي للقرآن الكريم على أقوال "2:

منهم من قال إنّ القرآن اسم علم غير مشتّق من جذر لغوي وغير مهموز؛ أي {قران}، وهو بذلك اسم اختّص الله تعالى به الكتاب الذي أنزل على النّبي \_ عليه الصّلاة والسلام، كما في أسماء الكتب الأخرى التوراة والإنجيل، وهذا القول منتقل عن الشافعي وغيره.

من العلماء من ذهب إلى القول؛ إنّ القرآن اسم مشتّق من القرائن؛ لأنّ الآيات يُصدّق بعضاً، ويشابه بعضاً كالقرينات؛ أي المتشابحات، وهذا قول القرّاء.

قيل إنّه لفظ مهموز؛ {أي قرآن}، وهو مشتّق من قرأ ومصدر له، وهذا ما ذهب إليه اللحياتي وغيره.

<sup>1:</sup> مفهوم القرآن الكريم، منذ: 04 سبتمبر 2018م، اطلع عليه على الساعة: 17: 55 مساءاً، يـوم: 07 جـوان 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: www.ar.islamway.net

 $<sup>^{2}</sup>$ : السيوطي  $\{1974م\}$ ، الإتقان في علم القرآن، ج0، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، مصر، د.س، ص ص؛ 181.

ذهب الزجاج وغيره إلى القول بأنّ القرآن وصف مشتّق من القرء؛ أي الجمع، ومثال ذلك: "قرأت الماء في الحوض: أي جمعته فيه، وسمّي القرآن بذلك؛ لأنّه جمع السور بعضها إلى بعض؛ أو لأنّه جمع ثمرات وفوائد الكتب السماوية التي نزلت قبله كما قال "الرّاغب"".

اصطلاحاً: "يعرّف بأنّه كلام الله تعالى المعجز، الموحي به إلى النّبي محمّد صلّى الله عليه وسلّم بواسطة الملك جبريل عليه السلام\_ المنقول بالتواتر، المكتوب بين دفي المصحف، المتعبّد بتلاوته المبدوء بسورة الفاتحة والمختوم بسورة النّاس"1.

المقصود بأنّه معجز؛ أي أنّ الله تعالى أنزل القرآن الكريم ليكون معجزة مؤيّدة للنّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم ومنّل الإعجاز بما حواه القرآن الكريم من فصاحة وبلاغة، وإخبار عن الغيب وقصص للأمم السابقة، وما تضمّنه من إعجاز علمي وتشريعي، يمكن الإعجاز في القوم الكافرين بأن يأتوا بمثله أو بعشر سور منه أو حتى آية واحدة من مثل آياته، وما زال التحدّي قائماً، ومن ذلك قول الله تعالى : ﴿قُلُ النِّن اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ طَهِيرًا ﴿٨٨﴾﴾ 2.

المراد بالموحى به؛ أي أنّ القرآن الكريم بكلّ ألفاظه ومعانيه منزل من الله تعالى على النّبي محمّد \_ صلّى الله عليه وسلّم وفي ذلك يقول عزّ وجلّ وجلّ الله عليه وسلّم وفي ذلك يقول عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿١٩٤﴾ وَلَا بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿١٩٣﴾ في النّومُ الْمُنْذِرِينَ ﴿١٩٤﴾ ﴿١٩٤﴾ أنّ

والمقصود بمتعبّد بتلاوته؛ أي أنّ في تلاوة القرآن الكريم عبادةٌ وقربة يتقرّب بها المؤمن من الله تعالى، ويُحظى بها بالأجر والثّواب العظيم، وكذلك أنّ الصلاة لا تصبّح إلاّ بقراءات من القرآن الكري، ومن ذلك قول النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم: " لا صلاة لمن لم يقرأها بفاتحة الكتاب "4.

<sup>.</sup> أكرم الدليمي،  $2006م، جمع القرآن _ دراسة تحليلة لمروياته، ط<math>01$ ، بيروت، دار الكتب، ص19.

<sup>2:</sup> سورة الإسراء، الآية ٨٨

<sup>3:</sup> سورة الشعراء، الآية ١٩٢ و ١٩٤

<sup>4:</sup> عن عبادة بن الصامت، رواه البخاري، في الجامع الصحيح، ج01، حديث رقم :756، ص؛ 152.

## الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقّيه

أمّا المراد من أنّه منقول بالتواتر؛ أي أنّه نقل من جمع إلى جمع، بحيث يستحيل اتّفاقهم على الله على من النّبي \_ صلّى الله على ونقلوه إلى جبل التابعين من بعدهم ثمّ إلى من بعدهم، بحيث يجزم بصدق النّقل ودقّته 1.

## أسماء القريم:

للقرآن الكريم أسماء أخرى جاءت آية القرآن الكريم نفسها على ذكرها، ومنها:

\* الكـتاب:

في قول الله تعالى : ﴿ م ﴿ ا ﴾ وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴿ ٢ ﴾ \*.

\* الفرقان:

في قول الله تعالى : ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ١ ﴾ \*.

\* الذَّكــر: في قوله تعالى : ﴿ وَهَاذَا ذِكْرٌ مُبَارَكٌ أَنَوْلُنَاهُ أَ أَفَأَتُمُ لَهُ مُنْكِرُونَ ﴿ ٥٠ ﴾ .

النّور :

لقوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ﴿١٧٤﴾ 5.

\* التنزيل : ولقوله أيضاً : ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ ١٩٢﴾ ﴾ 6.

<sup>1:</sup> مصطفى البغامجي الدين مستولا {1998م}، الواضح في علوم القرآن الكريم، ط02، دار الكلم الطيب، دمشق، ص ص؛ 15 و23.

<sup>2:</sup> سورة الدخان، الآية ١ و٢

<sup>3:</sup> سورة الفرقان، الآية ١

<sup>4:</sup> سورة الأنبياء، الآية ٥٠

<sup>5:</sup> سورة النساء، الآية ١٧٤

<sup>6:</sup> سورة الشعراء، الآية ١٩٢

# تنزيل القرآن الكـــريم:

بدأ نزوله على محمّد \_ صلّى الله عليه وسلّم \_ وهو في غار حراء بأوّل "سورة العلق" في قول تعالى : ﴿ الْفُرَأُ بِالْمِ رَبِّكَ اللَّذِي خَلَقَ ﴿ ١ ﴾ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِن الله تعالى إلى النّبِي \_ صلّى الله عليه اللّهِي عَلمٌ بِالْفُلُمِ ﴿ ٤ ﴾ عَلمٌ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ ٥ ﴾ أ. إيذاناً من الله تعالى إلى النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم \_ ببداية التّكليف ولزوم الدّعوة، واستمرّ بنزوله لثلاث وعشرين (23) سنة على رسول الله \_ صلّى الله عليه وسلّم \_ منجّماً {أي مفرّقاً وليس جملةً واحدة }، وتكمن الحكمة من نزوله مفرّقاً في تثبيت قلب النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم \_ وتأييده المستمّر بإيحاء القــرآن الكريم إليه، وقكينه من حفظه وتلقينه للصحابة \_ رضوان الله عليهم \_، كما أنّ من أسباب نزوله مفرّقاً أنّه كان يُحرّل لبيان أحكام بعض الأحداث والمناسبات التي كانت تقع في عهد النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم أو الإجابة عن بعض المسائل، وقد قسّم القرآن الكريم حسب زمن نزوله إلى مكّي ومديّ؟ فما نزل قبل الهجرة يسمّى "مكّياً"، وما نزل بعدها يسمّى "مدنيًا" .

# مكانة القـــرآن الكريم وأهميته:

للقرآن الكريم مكانةً وأهمّية عظيمة اختّصه الله تعالى وميّزه بها، ومن ذلك :

- \* أنّ القرآن الكريم رسالة الله إلى الإنسانية كافّة، لكونه أنزل على النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم الذي بعث للنّاس كافّة، وكذلك فهو خاتم الكتب السماوية وآخرها 3.
- \* أنّ الله تعالى تكفّل بحفظه من التّحريف والتّبديل دون عن الكتب الأخرى، وفي ذلك قوله تعالى : ﴿إِنَّا فَحُنُ تَزَّلْنَا الدِّكْرِ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴿٩﴾ \*.
  - \* أنّ القرآن الكريم بفصاحته وبيانه شكّل إعجازاً تحدّى الله به العرب أهل الفصاحة والبيان<sup>5</sup>.

<sup>1:</sup> سورة العلق، الآية ١ و٥

<sup>2:</sup> أبو زهرة {1970م}، المعجزة الكبرى القرآن، ط01، دار الفكر العربي، القاهرة، ص ص؛ 21 و22.

<sup>3:</sup> مناع القطان {2000م}، مباحث في علوم القرآن، ط03، مكتبة المعارف، الرياض، ص؛ 13.

<sup>4:</sup> سورة الحجر، الآية ٩

<sup>5:</sup> أب مناع القطان {2000م}، مباحث في علوم القرآن، طـ03، مكتبة المعارف، الرياض، ص؛ 14.

#### الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقيه

\* أنّ القرآن الكريم كتاب جامع حوى في سوره وبين آياته علاجاً، وإجابات شافية لقضايا روحية، وعقدية، وأخلاقية، واجتماعية، وسياسية، واقتصادية.

# أوصاف القـــرآن الكريم وفضائله:

القرآن الكريم: كتاب الله الخالد، ودستوره الماجد، وحجّته البالغة على العالمين، كتاب ختم الله به الكتب، وأنزله على رسول ختم به الرسالات، بدين عام وشامل كامل ختم به الأديان؛ فهو دستور الخالق لإصلاح الخلق، وهو رسالة السّماء إلى الأرض وقانون السّماء لنظام الأرض، أنهى الله إليه كل تشريع، وأودعه كل نفضة وناط به كل سعادة ورخاء للأمم؛ والأفراد؛ والجماعات.

القررآن الكريم؛ حجّة الرّسول الأمين \_ صلّى الله عليه وسلّم وآيته الكبرى يقوم في فم الدّنيا شاهداً برسالته ناطقاً بنبوّته، دليلاً على صدقه وأمانته، وهو القوّة المحوّلة العجيبة التي غيّرت وجه التاريخن ونقلت حدود الممالك المتعدّدة؛ فتقاصرت وتقاربت، وكون منها الأمّة الواحدة، وأنقذت الإنسانية العائرة؛ فكأمّا خلقت الوجود خلقاً جديداً.

والقرآن الكريم؛ ملاذ الدين الأعلى، وكتابه الأقدس يستند إليه الإسلام في عقائده؛ وعباداته؛ وحكمه؛ وأحكامه؛ وآدابه؛ وأخلاقه؛ وقصصه؛ ومواعظه؛ وعلومه؛ ومعارفه، بل وفي كلّ شأن من شؤون هذا الإسلام العظيم؛ فقد نزل كتابه تبياناً لكلّ شيء.

والقـــرآن الكريم؛ عماد لغة العرب الأسمى، تدين له اللّغة في بقائها؛ ونقائها؛ وصفائها؛ وسلامتها، وتستمدّ منه علومها وفنونها على كثرتها وتنوّعها، وبه شرّفت وفاقت سائر اللّغات في أساليبها ومادتها أ.

17

<sup>1:</sup> محمّد محمود الصّواف، القــرآن: أنواره؛ أثاره؛ أوصافه؛ فضائله؛ خصائصه؛ تفسيره؛ ختمه، الشركة المتّحدة للتوزيع، بناية صمدى، شارع سورية، بيروت، د.س، ص ص؛ 66 و 67.

# الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقيه

والقررآن الكريم؛ آية الله الكبرى، ولكنّه لا كالآيات ومعجزة كالمعجزات، وهو نور لا كالأنوار؛ وسرّ لا كالأسرار، إنّه كلام الله العظيم الحيّ القيّوم الذي بيده مقاليد السمّوات والأرض وهو على كلّ شيء قدير.

القـــرآن الكريم؛ هـو المعجـز للنّـاس بلفظـه؛ ونظمـه؛ وأسـلوبه؛ وهدايتـه؛ وتأثـيره؛ وعلومـه، أعجـز الفصحاء والبلغـاء وأخـرس البلغـاء والشّـعراء، وتحـدّى الإنـس والجـنّ على أن يأتـوا بسـورة مـن مثله؛ فلم يجر أحدٌ منهم جواباً ولاذّوا بالصمت والفرار 1.

وحتى الرسول الأعظم محمّد \_ صلى الله عليه وسلّم الذي نزل عليه القرآن لم يكن في استطاعته أن يأتي بسورة من سوره قصيرها أو طويلها بكسبه ولا بمواهبه العظيمة، بل فيه آيات صريحة ناطقة بأنّه \_ صلّى الله عليه وسلّم كان يعجز كغيره من النّاس عن الإتيان بمثله وهو ما أمره الله تبارك وتعالى أن يقوله للنّاس في تحدّيه إيّاهم واستدلاله على نبّوته ورسالته، وهو قوله تعالى : ﴿وَإِذَا تُعْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُكَ المَيْدَاتِ فَ قَالَ الّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءً الْقُوبَ فَيْ إِلّا مَا يُحوى إِلَيْ أَوْ بَا خَالُ أَنْ أَبَالِهُ مِنْ تِلْقَاء الله مَا تَلُوثُ مُ عَلَىٰ مِنْ قَبْلِهِ فَ أَقَلَا تَعْقِلُونَ ﴿١٦﴾ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلُوثُ مُ عَلَىٰ مِنْ قَبْلِهِ فَ أَقَلَا تَعْقِلُونَ ﴿١٦﴾ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلُوثُ مُ عَلَىٰ مِنْ قَبْلِهِ فَ أَقَلَا تَعْقِلُونَ ﴿١٦﴾ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلُوثُ مُ عَلَىٰ مِنْ قَبْلِهِ فَ أَقَلَا تَعْقِلُونَ ﴿١٦﴾ .

والنّبي العظيم يصف القــرآن الكريم، وممّا ورد من كلام النّبوة الأنور في صفة القرآن العظيم قول النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم: "إنّ الله أنزل هذا القـرآن \_ آمراً وزاجراً وسنّة خالية ومثلاً مضروباً، فيه نبأكم وخبر ماكان قبلكم، ونبّأ ما بعدكم وحكم ما بينكم، لا يخلقه طول الرّد، ولا تنقضى عجائبه "3.

<sup>1:</sup> محمّد محمود الصّواف، المرجع السابق، ص ص؛ 66 و67.

<sup>2:</sup> سورة يونس، الآية ١٥ و ١٦

<sup>3:</sup> موسوعة الدفاع عن رسول الله صلّى الله عليم وسّلم، موسوعة شاملة، اطلع عليه على الساعة : 18 : 10 مساءاً، يوم :

\*\*Mattps://islamport.com\*\*

\*\*Mattps://islamport.com\*\*

28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

هو الحقّ ليس بالهزل من قال به صدق، ومن حكم به عدل، ومن خاصم به فلج، ومن قسم به أقسط، ومن عمل به أجر، ومن تمسّك به هدي إلى صراط مستقيم، ومن طلب الهدى من غيره أضلّه الله، ومن حكم بغيره قصمه الله، هو الذّكر الحكيم والنّور المبين والصراط المستقيم 1.2

# كيف يكون تعلّم القـــرآن الكريم:

التعلّم يكون على ثلاث مراحل: الفضول؛ والإطّلاع؛ .....؛ والفهم؛ والإستيعاب؛ ... ؛ والممارسة؛ والتطبيق.

فهناك قواعد عامّة لتعلّم وحفظ القرآن الكريم، نذكرها:

- \* الإخلاص سرّ الفتح { الإخلاص في العمل والتوكّل على الله؛ لأنّ له زرّ في القلب }.
- \* الحفظ في الصغر كالنقش على الحجر، والحفظ في الكبر كالكتابة على الماء؛ {فهي قاعدة ربّانية لا شكّ فيها، وأنّ الصغير يحفظ أكثر من الكبير }.

3: عبد الدائم صالح الكحيل، طرق إبداعية في تحفيظ القررآن الكريم،1385هـ1966م، ويكبيديا، الموسوعة الحرّة، برخصة المشاع الإبداعي، مأخوذ من الموقع الإلكتروني :www.archive.org

<sup>1:</sup> محمّد محمود الصّواف، المرجع السابق، ص ص؛ 68 و69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>: المرجع نفسه، ص؛ 73.

#### الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقّيه

- \* اختيار وقت الحفظ { وقت الأسحار أفضل الأوقات للحفظ }.
- \* اختيار مكان الحفظ { حفظ القرآن يكون في المكان الذي يحفظ فيه العين، والأذن، واللّسان }.
- \* القراءة المجوّدة والمنغمة {التجويد يثبت التعلّم والحفظ بطريقة أقوى وأوسع يكون بنغم فطري}.
  - \* الإقتصار على طبعة واحدة من المصحف ولا يغيّره {الحفاظ على المصحف المحدّد}.
    - \* تصحيح القراءة مقدم على الحفظ والتعلّم وعملية الربط.
      - \* التكرار {يحمي الحفظ من التلف والفرار}.
      - \* الحفظ اليومي المنتظم خير من الحفظ المتقطّع.
      - \* الحفظ البطىء الهادئ أفضل من الحفظ المندفع.
    - \* المراجعة والفهم الشامل يؤدّي إلى قوّة الدافع وصدق الرغبة في الحفظ.
      - \* الإلتجاء إلى الله بالدعاء والطلب العون $^{1}$ .

#### أهداف تعليم القــرآن الكريم وعلومه بمدارس التحفيظ:

القرآن الكريم نظم فريد وتركيب معجز له خصائص انفرد بها كطريقة الأداء والرسم والوجوه التي يقرأ بها؛ فلابّد من الحفاظ على لفظه وعلى حركته في بنية ألفاظه وآواخرها القابلة للحركة، هذا ولتعليم القرآن الكريم وعلومه أهداف عامّة منها:

- 01. ترسيخ العقيدة في نفوس التلاميذ وتعميقها حتى تمتزج باللّحم والدّم.
- 02. فهم حقيقة الإسلام وأهميّة التمسّك به وتحكيمه في كلّ شؤون الحياة.
  - 03. تحقيق العبودية الخالصة لله والإنقياد له في السرّ والعلن.
- 04. تدريب الألسنة على الأسلوب القرآني وإكتساب ثروة لغوية رفيعة القدر.
- 05. توثيق الصلّة الدائمة بكتاب الله والتدريب المستمّر على حسن تلاوته وفهمه.

<sup>1:</sup> عبد الدائم صالح الكحيل، المرجع السابق، مأخوذ من الموقع الإلكتروني: <u>www.archive.org</u>

#### الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقيه

- 06. تكوين الضابط الفكري السليم لدراسة العلوم والمعارف بأنواعها على أسس إسلامية.
- 07. تمكين الطالب من القدرة على الدّفاع على الإسلام بالحجّة والبرهان، والدعوة إليه على بصيرة بالحكمة والموعظة الحسنة.
- 08. وقد يستكثر بعض الدّارسين من الأهداف لكنّها في جملتها لا تخرج  $^1$  عمّا قدّمته، ويمكن إضافة إلى ما قرّر هنا أهدافاً جديدة هي :
  - السمّو النفسي الذي لا يتحقّق مثله من قراءة أي كتاب سواه أو حفظه أو تدريسه.
    - شرف المنزلة عند العقلاء والذين يحبّون الحق ويكرّمون أهله.
    - نشر الفضيلة في المجتمع، وذلك عن طريق الإقتداء بحملة القرآن وقرّائه العاملين به.

# تعليم القرآن الكريم لكبار السن :

لتعليم القرآن الكريم للكبار؛ لابّد من وجود أهداف نذكرها:

- 01. توثيق الصلة بين المتعلم وكتاب الله تعالى ليضمن استمرار سلامة الفطرة.
  - 02. تثبيت الإيمان بالله بتوحيد الألوهية والربوبية، وتوحيد الأسماء والصفات.
- 03. تربية ملكة التأمّل والنظر في آيات الله ومعجزاته في النفس والكون من حوله.
  - 04. الإيمان الصادق والتسليم المطلق بكل ما في القرآن،

لقوله تعالى : ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴿٨٢﴾ ﴾2.

- 05. تنمية قدرة الدّارس على التلاوة الصحيحة تحقيقاً لقوله تعالى : ﴿وَرَبِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ﴿٤﴾ 3.
  - 06. تنمية ملكة التذكّر وتنمية القدرة على الإستدعاء المنظّم للمعلومات المحفوظة.
    - 07. تنمية القدرة على التعبير الصحيح، وتقويم اللّسان من اللحن في اللّغة.

<sup>1:</sup> سراج محمد وزان، كيف نـدّرس القرآن لأبنائنا ؟، عرض : يحيي حاج يحي، سلسلة دعوة الحق نشر في 26 أوت 2019م، ط01، ص ص؛ 78 و79.

 $<sup>^2</sup>$ : سورة النساء، الآية  $^2$ 

<sup>3:</sup> سورة المزمل، الآية ٤

08. تربية الدّارسين على اتّخاذ القـرآن سلوكاً وطريقة لهم "كان خلقة صلّى الله عليه وسلّم "1.

وفي تعليم القررآن نجد الصحابي الجليل "جابر بن عبد الله" الذي أشار إلى قول النّبي صلّى الله عليه وسلّم، حين قال: "كان رسول الله يعلّمنا الإستخارة في الأمور كلّها كما يعلمنا السورة من القرآن "، الحديث "<sup>2</sup>؛ والشاهد قول "جابر": " يعلمنا السورة من القرآن أسلوب نبوي خاص.

#### الطريقة العملية لتعليم الكبار:

# أوّلا: طريقة العرض للطلاب الكبار الذين يعرفون القـــراءة والكتابة:

بالنسبة للطلاب الذين يعرفون القراءة من المصحف، تستخدم معهم طريقة العرض من المعلم، وذلك كما يلي:

01. تحديد المصقدار الذي يستطيع الطالب حفظه في جلسة واحدة، مراعياً في تحديده لهذا المقدار ما يلي:

أ. تناسبه مع قدرة الطالب.

ب. نشاطه وهمته ودرجة إقباله.

ج. وقته وانشغاله لاسيّما إن كان مسؤولاً أو صاحب أسرة.

د. زمن الحلقة ومدى سهولة الآيات.

02. يقرأ المدرّس ذلك المقدار أمام الطالب والطالب يردّد خلفه مع المتابعة في المصحف، ويمكن أن يدع المدرّس الطالب يقرأ عليه المقطع من المصحف، وهو يسمّع إليه، ويصوب خطأه، ويُقوّمُ أداءه.

03. في حالة تبيين المدرّس صعوبة الكلمات على الطالب، وعجزه عن قراءتها من المصحف؛ فإنّه يقوم بتلقينه إيّاها، حتى يتمكّن من قراءتها بشكل جيّد.

<sup>1:</sup> رواه مسلم في صحيحه، باب جامع صلاة الليل، برقم: 746.

<sup>2:</sup> رواه البخاري، وأبوداود والترمذي والنسائي، انظر : الترغيب والترهيب، المجلّد الأوّل، ص؛ 211.

#### الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقّيه

04. بعد التأكّد من صحّة قراءة الطالب، يوجَّه الطالب إلى تنفيذ الخطوات التالية:

- قراءة المقدار المحدّد للحفظ من المصحف عدّة مرّات حتّى يتمكّن من إجادتها.
- إذا كانت الآية طويلة كآية "الدَّيْنِ" قسمها إلى مقاطع وحفظها مقطعاً مقطعاً مع الرّبط بينها.
  - يحفظ آيات المقطع آية، ويقوم بربط الآية الثانية بالأولى والثالثة بالأولى والثانية ... وهكذا.
- أن يرفع صوته بتوسّط أثناء الحفظ، لكي يتّم استخدام حاسّة السّمع والبصر والنطق في عملية الحفظ.
  - تلاوة الآيات في بداية الحفظ بترتيل وتمهّل، ثمّ يسترسل في القراءة ليسهّل الحفظ والربط.
    - أن يسمِّع على نفسه ما حفظ بعد إتمام حفظه عدّة مرّات.
- أن يقوم بقراءة المقدار المحفوظ من المصحف بتركيز بعد تسميعه على نفسه للتأكّد من سلامة الحفظ.
- 05. بعد إجادة الحفظ وإتقانه، يقوم المدرّس {المعلّم} بالتسميع للطالب، ويمكن تكليف أحد إخوانه بالتسميع له.
  - 06. ثمّ بعد ذلك يقوم بربط أوّل السورة بآخرها، أو أوّل الصفحة بآخرها، حتّى يتّم إتقان الحفظ $^1$ .

# ثانياً: طريقة التلقين للطلاّب الذين لا يعرفون القراءة من المصحف:

01. تعريف التلقين: اللقن؛ هو الفهم، تلقّنه؛ أي فهّمه، لقّنني فلاناً كلاماً؛ أي فهّمني منه ما لم أكن أفهم<sup>2</sup>؛ واللقن؛ هو سرعة النههم، التلقين هو سرعة التفهيم<sup>3</sup>.

# 02. أهمّية التلقين :

لما بُعِثَ النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم أرسل الله إليه سيّدنا جبريل؛ فلقّنه أوّل خمس آيات من سورة العلق، وهذه تعتبر الطريقة المثلى في تعليم القرآن الكريم خاصة وهي الأجدر لإعداد

<sup>1:</sup> ابن منظور، لسان العرب، ط01، دار المعارف  $1290هـ، المكتبة الشاملة، مادة <math>\{\vec{L}\vec{a}_{ij}\}$ .

<sup>2:</sup> الفيروز آباداي، القاموس المحيط، ط01، 01ه، مؤسسة الرسالة، أنشأ في: 22 ديسمبر 2009م، مادة  $\{ \tilde{\mathbf{b}} \tilde{\mathbf{a}} \}$ .

<sup>3:</sup> دون مؤلّف، نحو أداء متميّز لحلقات تحفيظ القرآن، المنتدى الإسلامي، مطبعة النرجس بالرياض، 1419هـ، ص ص؛ 20 و21.

# الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقّيه

الطالب الجيّد، مع الرغم أنّها أكثر استغراقاً للوقت؛ فمن لَقَنَ لم يلحن؛ قال الله تعالى : ﴿ وَإِنَّكَ لَثَالَتًى الْقُرْآنَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴿ ٦﴾ أي تلقّن وتفّهم وتأخذ وتحفظ، قال "ابن الجزري": "لا شكِّ أنَّ هذه الأمّـة كما هم متعبّدون بفهم معاني القرآن الكريم وإقامة حدوده متعبّدون بتصحيح ألفاظه وإقامة حروفه على الصفة المتلقاة من أئمة القراءة المتّصلة بالنبي صلّى الله عليه وسلّم"2.

"والتلقين يكون بإحدى الطريقتين":

- أ. التلقين الفردي: وهو التلقين لطالب واحد؛ أي يقرأ المعلّم الآية ويردّدها الطالب بعده، وهذه الطريقة هي الأصلح للطالب بلا شكّ؛ فإن كان لدى المعلّم عدد قليل من الطلاّب؛ فالأصلح لهم أن يقرأ المعلّم كلاّ منهم على انفراد حتى يتم الضبط والإتقان.
- ب. التلقين الجماعي: وفيه قيام المعلّم بتلقين مجموعة من الطلاب بأن يقرأ لهم الآية ثمّ يردّدها الطلاب خلفه حتى يضبطونها، وهكذا يتّم الضبط والإتقان.

# ثالثاً: طريقة الحفظ على مدار اليوم (طريقة عملية مجرّبة) 4:

وهي طريقة الخمس آيات، إنّ أوّل ما نزل على سيّدنا محمّد صلّى الله عليه وسلّم من القرآن خمس آيات من سورة العلق، لذا اقترح بأن يكون الدّرس خمس آيات في بداية الأمر هذا بالنسبة للسور الطويلة، وأمّا إذا كانت بداية الحفظ من جزء النبأ؛ فتكون سورة قصيرة كلّ يوم،

 $<sup>^{1}</sup>$ : سورة النمل، الآية  $^{1}$ 

<sup>2:</sup> ابسن الجسزري، النشسر في القسسراءات العشسر، طـ01، مطبعـة التجاريـة الكـبرى، أنشـــاً في: 30 ينــاير 2009م، تصــحيح الأستاذ : على محمّد الضباع، مصر، د.س.

<sup>3:</sup> بعض الطرق المتبعة لتحفيظ القرآن الكريم وتعليمه، اطلع عليه على الساعة: 16:50 مساءاً، يـوم: 28 مـاي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : www.saaid.net

<sup>4:</sup> مختصر من المطوية السابعة بعنوان : "كيف تحفظ القرآن ؟"، قامت بإعدادها وتوزيعها على طلاب حلقة الكبار بمسجد السديس بالحوية ضمن سلسلة مطويات في علوم القرآن. وهذه السلسلة تحت الطبع بإذن الله في كتيب بعنوان :" أم على قلوب أقفالها"، بدار ابن الأثير للنشر بالرياض.

ولكن بعض النّاس يقول الوقت ضيّق ولا أستطيع الحفظ؛ فقد اقترحت على بعض الطلاب طريقة حفظ آية واحدة في كلّ صلاة من الصلوات الخمس.

• هل حفظ آية واحدة قبل أو بعد كل صلاة من الصلوات الخمس تشغل الطالب عن قضاء مصالحه ؟

كلا ... فإذا حفظ الطالب آية واحدةً في كل صلاة يكون مجموعة ما يحفظ في اليوم خمس آيات، وذلك بعد تصحيح نطقها على المعلّم، ثمّ يقرأ الآيات الخمس التي حفظها في الركعة الأولى بعد الفاتحة من راتبه العشاء، ويكرّرها في الركعة الثانية، وهكذا كل يوم؛ فيكون مجموع ما يحفظ في سبعة أيّام بدون أي كلّة أو مشقة 35 آية، ثم يأتي يوم الجمعة، ويذهب إلى المسجد مبكّراً لينال أجراً التبكير إلى، ويراجع ما حفظه خلال الأسبوع وهو 35 آية وهكذا ...؛ فتحفظ في الثلاثين يوماً بعون الله 150 آية، وبهذا حفظ سورة البقرة يكون في شهرين تقريباً، حيث أنضًا 286 آية، وسورة آل عمران مثلاً 200 آية سوف يحفظها في أربعين يوماً تقريباً، وسورة النساء في 35 يوماً، هذا إذا التزم الطالب بحفظ آية واحدة في كل صلاة، بشرط ألا يترك اليوم عرّ بدون حفظ الآيات الخمس.

واجب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل، والمهم الإستمرار والمواظبة.

وهذه الطريقة نجحت والله الحمد لله وأتت ثمارها بحلقة الكبار (متعلّمين وغير متعلّمين) مسجد السديس بالحوية، حيث وصل بعض الطلاب إلى حفظ 26 جزءاً.

## رابعاً: طريقة أتباع هدى السلف في تعليم القـــرآن:

كان لمعلّمي القرآن الكريم عند الصحابة والسلف الصالح أهمّية خاصّة، ومن التطبيقات التربوية على قيامهم بهذه المهمّة، مهمّة تعليم القرآن الكريم ما ذكره "مسلم بن مشكم"، إذ يقول: "قال لي "أبو الدرداء": "أعدُد من في مجلسنا، قال: "فجاء ألف وستة مائة ونيفا؛ فكانوا يقرأون ويتسابقون عشرة عشرة،؛ فإذا صلح الصبح إنفتل وقرأ جزء؛ فيحدّثون به ويسمعون ألفاظه، وكان "ابن عامر" مقدّماً فيهم "1.

25

<sup>1:</sup> علو الهمة، وأحمد اسماعيل، مكتبة الكوثر بالرياض، 1416هـ، ص؛ 144.

#### الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقيه

فهذا مؤسس الحلقات القرآنية "أبو الدرداء"، قسم طلابه عشرة عشرة، ولكن عشرة منهم ملقّن، وكان يوف عليهم قائماً؛ فإذا أحكم الرّجل منهم تحوّل إلى " أبي الدرداء" وقرأ عليه<sup>1</sup>.

و"ابن الأحزم"<sup>2</sup>؛ رحمه الله كانت له حلقة عظيمة بجامع دمشق، يقرأ عليه الطلبة من بعد الفجر إلى الظهر، وقد قال "محمّد بن علي السلمي": "قمت ليلة لآخذ النوبة على "ابن الأحزم"؛ فوجدت قد سبقني إلى حلقته ثلاثين قارئاً، وقال: " لم تدركني النوبة إلاّ بعد العصر""<sup>3</sup>.

وكان العلامة "شمس الدين الشيخ محمد الجزري" 4؛ لما قدم القاهرة وازد حمت عليه الخلق لم يتسع وقته لقراءة الجميع؛ فكان يقرأ عليهم الآية ثمّ يعيدونها عليه دفعة واحدة؛ فلم يكتف بقراءته.

وقد كان "الشيخ السخاوي" يقرأ عليه اثنان وثلاثة في أماكن مختلفة، ويرد على كل منهم؛  $\{$ أي يصحّح خطأهم إذا أخطأوا $\}^5$ .

وطرق تعليم القرآن عند هؤلاء الأعلام من السلف كانت بإحدى ثلاث:

- 01. أن يقرأ المعلم ويردد خلفه المتعلم بعد السماع ليصحّح له الشيخ إذا أخطأ.
- 02. أن يسمع المتعلم من الشيخ إلا إذا شك المتعلم بقدرته على أداء جملة؛ فيستوقف الشيخ ليقرأها عليه.
- 03. أن يقرأ المتعلم ويسمع له الشيخ ثمّ يصحّح له إذا أخطأ، ثمّ ينطلق بحفظ ما قرأ، ثمّ يسمع للشيخ.

<sup>:</sup> علي الزهراني، مهارات التدريس في الحلقات القرآنية، ط01، مكتبة الملك فهد الوطنية، نشر في: 1420هـ\_1999م، ص؛ 47.

<sup>2:</sup> هـو العلامـة أبـو الحسـن محمّـد بـن النضـر بـن مـرّ الربعـي الدمشـقي ابـن الأحـزم، مقـرئ دمشـق، تلميـذ هـارون الأخفـس الدمشقي، توفيّ سنة 341هـ.

<sup>3:</sup> عبيد الشعبي، مع القرآن وحملته في حياة السلف الصالح، د.ط، دار الشهاب للنشر بالرياض، الرياض، د.س، ص ص؛ 25 و 26.

<sup>4:</sup> هـو الحجّـة الثبتفريـد العصر نادر الـدهر محمّـد بـن محمـد بـن علـي بـن يوسـف الجـزري الدمشـقي، كنيـة أبـو الخـير ولـد سـنة 751هـ بـ: دمشق، حفظ القرآن وهو ابن 14 سنة، توفي سنة 833هـ، بلغ الذروة في علوم التجويد وفنون القراءات.

<sup>5:</sup> عبد الرحمن النخلاوي، أصول التربية الإسلامية وأساليبها، دار الفكر، دمشق، 1979م، ص ص؛ 240 و 241.

# الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقّيه

القرآن الكريم؛ هو كلام الله، ويحتاج إلى التعاهد والمراجعة، كما قال: "تعاهدوا هذا القرآن الكريم؛ هو كلام الله، ويحتاج إلى التعاهد والمراجعة، كما قال: "تعاهدوا هذا القرآن؛ فوالذي نفس محمّد بيده لهو أشدّ تفلّتاً من الإبل في عقلها "1؛ والمراجعة القرآن وتعلّمه دور كبير في بقاء المحفوظ وعدم زواله، لابّد للمعلّم أن يعتني بما ويلزم طلابه بما ويغرس في نفوسهم أنّ مراجعة المحفوظ وتعلّمه أولى من حفظ الجديد.

وقد فصل بعض السلف ونقلوا عن الصحابة كراهية أن يخرج يوم ولم ينظروا إلى المصحف<sup>2</sup>؛ فكنت أذكر طلابي من حلقات الكبار بالمراجعة من خلال هذا المثال أقول لهم: "أنتم أشبه برجل تعب واجتهد وجمع قدراً من المال، هل بعد أن يجمع قدراً من المال يتركه في الشارع أو على قارعة الطريق عرضةً للضياع أو يحافظ عليه ويستفيد منه؛ فمن حفظ جزءاً من القرآن الكريم ينبغي عليه أن يتعاهد ويستفيد منه ويصلّي به ويعمل بأحكامه ".

فعن "ابن عمر" رضي الله عنهما أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم \_ قال: " إنّما مثل صاحب القرآن كمثل الإبل المعلّقة إن عاهد عليها أمساكها، وإن أطلقها ذهبت "3.

قال "القرطبي": "من حفظ القرآن أو بعضه؛ فقد علت رتبته؛ فإذا أخل بهاتيك المرتبة حتى خرج عنها ناسب أن يعاقب؛ فإن ترك تعاهد القرآن يفضي إلى الجهل، والرجوع إلى الجهل بعد العلم شديد "4.

"وهناك أوقات مقترحة للتعليم والمراجعة وهي"

01. كل وقت فراغ لابد وأن يشغل.

02. وقت السحر؛ لأنه وقت السكينة والخشوع.

03. بعد صلاة الفجر إلى طلوع الشمس.

<sup>1:</sup> رواه البخاري ومسلم.

<sup>2:</sup> جمال عبد الرحمن، الإيقاظ لتذكير الحفاظ، د.ط، دار أم القرى للنشر، مكة المكرّمة، سنة 1416هـ، ص؛ 20.

<sup>3:</sup> رواه البخاري ومسلم.

<sup>4:</sup> النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، تح : محمّد الحجار، دار المؤيّد ودار البيان، أنشأ في: 19 فبراير 2010م، ص؛ 67.

<sup>5:</sup> محمّد بن صالح بن محمد العثيميين، فتاوي نور على الدرب، ج02، ص 02.

04. القراءة من المحفوظ في الصلوات.

05. بين الآذان والإقامة.

06. يوم الجمعة قبل الخطبة إذا بكّر بذهابه إلى المسجد.

07. مع الأصدقاء وأثناء تبادل الزيارات.

08. قبل النوم ولو بنصف ساعة.

# تعليم القــرآن الكـريم للصغار:

إنّ مرحلة الطفولة أهم مرحلة في حياة الإنسان، إذ هي محطّة بَذْر المبادئ والقيم والمفاهيم، كما تعدّ البيئة التي تظهر فيه ميول الإنسان ونوازعه للمربّي الجادّ الذي يجعله من ملاحظته ومتابعته سلوك الصغير معياراً يتعرّف بهما على جِبِلّتِه ...

والطفولة منعطف طرق خطر يتحدد من خلاله مسار الصغير في حياته كلّها، لذلك كلّه وغيره كانت مرحلة الطفولة محطّة أنظار المصلحين، ومجمع اهتمام المرّبين، ومجال بحث الباحثين، وهي كذلك محطّ أنظار المفسدين ومجمع اهتمامهم، وميدان بذلهم وإنفاقهم، لعلّهم أنّ لكلّ أمّة إنّا يصلح أفراد بها، وتثبت على مبادئها ويحمل راية عقيدتها صغارها عن كبارها؛ فهم حَلَقُ الكبار، ومجددوا مجد سلفها الأبرار.

لذاكان لزاماً على الجميع: معرفة قواعد التربية الصحيحة، لكي يعرف كل فرد دوره ومكانته، وأساليب تطبيق ما تعلم في حياته العملية، وبيئته الأسرية، ليؤدي دوره الرائد في إخراج جيل صالح، ومجاهد ناجح، ومؤمن متمسّك بدينه، ساع لإرضاء ربّه، حريص على الأخذ بسنة نبيّه، مترسم خطى سلفه الصالح<sup>1</sup>.

<sup>1:</sup> تعليم ابنـك القرآن، صيد الفوائـد (نوافـذ الـدعوة)،اطلع عليـه : على الساعة : 17: 15 مساءاً، يـوم: 28 مـاي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : https://www.saaid.net

# أهمية تعليم الصغير للقرآن الكريم:

كان لزاماً على كل مصلح أن يحرص على تبصير نفسه، وأن يشمّرَ عن ساعد الجد ثوباً طالما أرسل، حتى غطى كل خير عنده، وكل إصلاح عرفه، بل كان سبباً بما تراكم عليه من شُبَهٍ وتشويه في صرف النّاس عن الإعتصام بحبل الله المتين وبدينه القويم، والسير على صراطه المستقيم.

وإنّ من أعظم ما يجب صرف الهمم إليه في تربية الأبناء" تعليمهم كتاب الله" هذا الكتاب الذي فيه نبأ ماكان قبلكم، وخبر ما بعدكم وحُكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل وهو حبل الله المتين، والذكر الحكيم؛ والصراط المستقيم، والذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسنة، ولا يشبع من العلماء، ولا يخلقُ على كثرة الرّد، ولا تنفضي عجائبه، هو الذي لم تنته الجنّ إذ سمعته حتى قالوا: ﴿إِنّا سَمِعْتُ ا قُورَانا عَجَبُ ا ﴿ ا ﴾ من قال به صدق، ومن عمل به أُحِر، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم.

قال "الحافظ السيوطي" \_ رحمه الله \_ : " تعليم الصبيان القرآن أصل من أصول الإسلام؛ فينشأون على الفطرة، ويسبق إلى قلوبهم أنوار الحكمة قبل تمكّن الأهواء منها، وسوادها بأكدار المعصية والظلال "2.

وقوله تعالى : ﴿وَرَبِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ﴿٤﴾ \*.

وقال عليه أفضل الصلاة والسلام: " يُقال لصاحب القرآن: اقرأ؛ وارزُق؛ وربِّل القرآن كما كنت ترتّل في الدّنيا؛ فإنّ منزلتك عند آخر آيةٍ تقرأها "4.

<sup>1:</sup> سورة الجنّ، الآية ١ و٢

أ: السيوطي، التراتيب الإداريّة،  $\{198/2\}$ ، ج01، ط03، مكتبة الحديثة، القسم الأوّل في الخلافة والوزارة، تع: عبد الله خالدي، 2008/10/15م.

<sup>3:</sup> سورة المزمّل، الآية ٤

 $<sup>^{4}</sup>$ : الشافعي، واه الترمذي  $\{2914\}$ ، وأبو داود  $\{1464\}$ .

يحكم \_ صلّى الله عليه وسلّم \_ بأبنائنا بأخّم خير النّاس وأفضلهم؛ فيقول: " خيركم من تعلّم القرآن وعلّمه"1.

## كيف يمكن تحفيظ القرآن للطفل ؟

"نقوم بتحفيظ القرآن لأطفالنا في ستّة خطوات نذكرها"2:

القرآن الكريم يأتي شفيعاً لأصحابه يـوم القيامـة، لـذلك علينـا تلاوتـه وحفظـه وفهـم معانيـه العظيمة والإقتداء بها:

- 01. نقوم بتحديد أيّام معيّنة لحفظ القرآن الكريم بالنسبة للطفل، ثمّ نبدأ بتحفيظه سورة واحدة في البداية على أن تكون قصيرة في كلّ جلسة.
- 02. تقرأ أوّلاً السورة جيّداً بالتجويد ثم نشرح معانيها للطفل، وتفسير المعاني، والمفردات الصعبة على فهم الطفل وتبسيطها له، ثمّ نتركه يقرأها، ونساعده في ذلك.
- 03. محاولة تكرار كل آية أكثر من مرة في جلسة الحفظ حتى تثبّت الآيات في عقله جيّداً، ويبدأ في حفظه كلمات منها تساعده على الحفظ بشكل جيّد.
- 04. في الجلسة التالية نجعل الطفل يقوم بتسميع الآيات التي قام بحفظها؛ وبالتالي يبدأ في حفظ سورة جديدة بنفس الطريقة السابقة.
- 05. يمكن تخصيص جلسة محددة للمراجعة على ما تمّ حفظه من سور في السابق مع تفضيل أن تكون الجلسة كل أسبوعين للمراجعة، ولا تزيد عن ذلك حرصاً على تحفّز الطفل دائماً.

<sup>1:</sup> رواه أبو داود في كتابه السنن ووضعه في كتاب الصلاة.

<sup>2:</sup> كيف نقوم بتحفيظ قرآن الكريم لأطفالنا ؟ تعرّف على سنة خطوات ضرورية، اطلع عليه: على الساعة : 17 : 21 مساءاً، يوم: 28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: https://www.edarabia.com

06. في خلال الأيّام التي لا توجد فيها جلسات للحفظ مخصوصة أن تطلب من الطفل أن يقوم بالتسميع والتلاوة للآيات، وتشجيعه دائماً أن يقرأ الآيات في الصلوات الخمس حتى تثبت في عقله ولا يقوم بنسيانها تماماً.

07. كيف تقوم بتحفيظ القرآن لأطفالك ؟ نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

http://www.edarabia.com

# طرق تحفيظ القررآن الكريم للأطفال:

"يمكن تحفيظ القررآن الكريم للأطفال وتعلّمه بالعديد من الطرق التي يمكن اتّباعها، وفيما يأتي نذكر بيان بعضها"1:

## 01. طريقة العرض للأطفال الذين يقرؤون ويكتبون:

يمكن اتباع طريقة العرض في تحفيظ القرآن الكريم للأطفال الذين يُتقنُون لكتابة والقراءة، إذ يحدد المعلّم المقدار الذي يمكن للطفل حفظه في الجلسة الواحدة، وينبغي عند تحديد المقدار مراعاة قدرة الطفل على الحفظ، ووقته المخصّص للحفظ ومدى همّته ونشاطه، ومستوى صعوبة الآيات، ثمّ يقرأ الطفل المقدار المراد حفظه من المصحف على المعلّم، ويأمره بالترديد خلفه، والمتابعة من المصحف، وفي حالة مواجهة لأيّ مصاعب في نطق بعض الكلمات من القرآن، وجب على المعلّم تلقيته إيّاها، ليتمكّن من قراءتما بشكلٍ جيّد، ومن مرحلة تصويب الأخطاء ينتقل الطفل إلى مرحلة الحفظ، مع قراءة المراد حفظه عدّة مرّات.

ويمكن تقسيم الصفحة الواحدة إلى أجزاء، وتقسيم الآية الطويلة إلى مقاطع ثمّ حفظها والربط بينها مع رفع الصوت بشكلٍ معتدل أثناء الحفظ بإستخدام البصر والسمع والنطق في عملية الحفظ، ثمّ تلاوة الآيات المحفوظة بترتيل وتمهّل، ومراجعة الحفظ من خلال التسميع الذّاتي عددة مرّات للتأكّد من الحفظ بشكلٍ صحيح، وبعد إتقان الحفظ يراجع المعلّم حفظ الطالب بالتسميع.

<sup>13</sup>: ابن منظور، المصدر السابق، ص؛ 1

### 02. طريقة التلقين للأطفال الذين لا يقرؤون ولا يكتبون وطريقة الحفظ على مدار اليوم:

"عرضنا هذه الطريقتين في تعليم القرآن الكريم للكبار تفادياً للتكرار، وبالرجوع إلى المراجع المدوّنة أسفله"1.

# 03. طريقة اتباع هدي السلف الصالح \_ رحمهم الله :

كان الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ أحرص النّاس على تعلّم القرآن الكريم؛ فقد كان لكلام الله تعالى \_ مكانةً عظيمة في نفوسهم، وقد اتّبع الصحابة \_ رضي الله عنهم طريقة معيّنة بتقسيم الطلاّب إلى مجموعات، في كلّ مجموعة عشر أشخاص، على رأسهم ملقّن 2؛ فإنّ أتقن الطالب انتقل إلى القراءة على "أبي الدرداء" \_ رضي الله عنه، في قول ورد عن "مسلم بن مشكي" \_ رضي الله عنه، وهذا القول تمّ ذكره أيضاً في كيفية تعليم القرآن العظيم للكبار.

#### 04. الطريقة الثنائية في الحفظ:

يتم من خلال هذه الطريقة اختيار شخص مقرّب للطفل، من إخوانه أو أصدقائه لمرافقته في دراسة القرآن الكريم، ثمّ يتم الترتيب بينهما للقاء يومي في موعد معيّن؛ فيقرأ أحدهما من مصحفه آية واحدة، ويستمع الآخر إليه نظراً في المصحف، ثمّ يقرأ الثاني الآية نفسها، ويكتفي الأوّل بالاستماع، ويقرأ الآية نفسها غيباً ويسمّع له الثاني من المصحف، ويصوّب الأخطاء إن وجدت، ثم يردّ الثاني الآية غيباً ويصحّح له الأوّل، وبعد إتمام الآية ينتقلان إلى الآية التالية، وهكذا إلى أن يتم الحفظ، ثم تأتي المرحلة الثانية ليكون أحدهما المعلّم، والثاني الطالب، وبالعكس.

#### 05. استخــدام آلة التسجيل:

<sup>1:</sup> وسام طلال، طرق تدريس القرآن الكريم، الموضوع، على الساعة : 14 : 35 مساءاً، يـوم: 13 جـوان 2022م، نقـالاً عن الموقع الإلكتروني :

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>: عدلي عبد الرؤوف الغزالي {1433ه}، قواعد وفوائد تحفيظ القرآن الكريم للأطفال، ط01، مكتبة الملك، فهد الوطنية، السعودية، ص ص؛ 88 و 113.

إذ يتم في هذه الطريقة استخدام أشرطة تسجيل بصوت أحد القرّاء المتقنين؛ فيستمع الطفل لآلة التسجيل، ثمّ يقرأ من المصحف، ويكرّر حتّى يتقن الحفظ، ويمكن أيضاً تحفيظ من خلال تسجيل قراءة المعلّم، وترديد الطفل لقراءته على الآلة، ثمّ سماع الطفل للتسجيل، وتكرار القراءة حتّى يتّم الحفظ.

#### 06. طريقة الكتابة:

يتم تحفيظ القرآن الكريم للطفل في هذه الطريقة من خلال كتابة الطفل للجزء المقرّر حفظه بقلم رصاص على ورقة خارجية، ثمّ حفظه، ومسحه تدريجياً، والإنتقال إلى جزء آخر أو من خلال حفظ خمس آيات، ثمّ محاولة كتابة ما حفظه، ومقارنته مع الآيات في المصحف.

# 07. تقسيم الآيات إلى مقاطع:

يتم فيها تقسيم الآيات إلى مقاطع بحسب مواضيع الآيات أو الحرف الذي تُفْتَـتَح به، ممّا يسهّل الحفظ على الطفل.

#### 08. طريقة الحــوافز والمسابقات:

يتم تشجيع الأطفال على حفظ القرآن الكريم، من خلال تنظيم المسابقات، وإعداد الجوائز الأكثر والأفضل حفظاً، ممّا يحفّز الأطفال للإجتهاد في حفظ القرآن.

### 09. طريقة تقسيم الآيات إلى أسطر:

"يتم في هذه الطريقة حفظ الآيات سطراً سطراً؛ إذ يحضر الطفل ورقة فارغة ومصحفاً، ثمّ يغطّي الصفحة المراد حفظها باستثناء السطر الأوّل؛ ليحفظه، ثمّ ينتقل إلى السطر الثاني؛ فيحفظه، ويربطه بالأوّل، وهكذا إلى أن يتّم الحفظ"1.

#### 10. طريقة الحفظ باستخدام الفيديو:

تعد طريقة التحفيظ باستعمال الفيديو من أفضل الطرق؛ وذلك لاشتراك أكثر من حاسة في الحفظ، ممّا يثبته، ويمكن استخدام هذه الطريقة من خلال مشاهدة الطفل مقطع الفيديو

<sup>1:</sup> سعيد أحمد حافظ شريدح، تقويم طرق تعليم القرآن وعلومه في مدارس تحفيظ القرآن الكريم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، السعودية، ص ص؛ 34 و 36

يعرض قارئاً متقناً يقرأ الجزء المراد حفظه، ممّا يسمح للطفل سماع الآيات، مع ملاحظة حركة فم القارئ، ثمّ تكرار القراءة معه إلى أن يتّم الحفظ.

#### 11. الطريقة الزمرية:

"يتم فيها تقسيم الأطفال إلى ثلاث مجموعات، المتفوّقين والمتوسّطين، والضعّاف، ثمّ يقرأ المعلّم الجزء المراد حفظه قراءة نموذجية، ثمّ ينتقل إلى مجموعة المتفوّقين، ويطلب منهم القراءة ليسمع الجميع، وبعد ذلك ينتقل إلى المتوسّطين ويطلب منهم القراءة عدّة مرّات؛ ليتقنوا الآيات، ثمّ ينتقل إلى الضّعاف ويقرأ لهم، ويعيدون خلفه إلى أن يتقنوا الحفظ، وتحدر الإشارة إلى إيجابيات هذه الطريقة، ومنها: بثّ روح المنافسة بين المجموعات، وأخذ الفروق بين قدرات الأطفال بعين الإعتبار"1.

### 12. التدرّج بالحفظ من قصار السّور:

من حكمة الله تعالى، أن جعلت في القرآن الكريم سورٌ قصيرة، ليسهل على الفال البدء بحفظها، ثمّ التدرّج بالحفظ إلى أن يصلوا إلى السور الطويلة.

## 13. ربط الأطفال بالقرآن الكريم:

"يمكن ربط الأطفال بالقرآن الكريم من خلال العديد من الطرق، ويمكن بيان بعضها فيما يأتي"2:

• قراءة الآباء على مسمع الأطفال:

فقد فطر الله تعالى الأطفال على حبّ تقليد والديهم، ولذلك فإنّ قراءة أحدهما القرآن الكريم أمام ابنه يزيد من محبّته للقرآن وتعلّقه به.

 $<sup>^{1}</sup>$ : سعيد أحمد حافظ شريدح، المرجع السابق، ص ص؛ 34 و $^{34}$ 

<sup>2:</sup> طريقة لربط طفلك بالقرآن الكريم، بتاريخ: 26 ماي 2020م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: <u>www.saaid.net</u>

## • إهـداء الطفل مصحفاً:

من طبيعة الطفل حبّ التملّك، الأمر الذي يظهر جلّياً من خلال علاقته بألعابه؛ ولذلك فإنّ إهداءه مصحفاً يزيد من تعلّقه وحبّه للقرآن الكريم.

# قسراءة قصص القرآن الكريم :

فمن أكثر الأمور التي يحبّها الأطفال سماع القصص؛ لذلك يمكن قراءة بعض قصص القرآن بشكلٍ مبسّط، ثمّ قراءة الآيات التي تذكر القصّة في ختامها؛ فيتمسّك الطفل في هذا المقام بالقرآن الحكيم، وذلك لعظمته.

# • الإحتفاظ بأهل العلم:

إذن إنّ ربط الطفل بأهل العلم والشريعة الإسلامية يشجّعه على السؤال، والمناقشة، والتعلّم، ممّا يجعله يصل إلى درجة حفظ القرآن وفهم معانيه وزيادة حبّه له.

إنّ أوّل ما يتعلّمه الطفل من العلوم بعد تلقينه الإيمان والتوحيد هو القرآن؛ قراءةً وتجويداً حفظاً وإتقاناً؛ لأنّ حفظ الصبيّ لكتاب الله في سنّ الصّغر له على بقاء الفطرة على سلامتها، واللّسان على فصاحته، والعقل على قوّة تفكيره، وسلامة نظره، قال "الشافعي" \_ رحمه الله: "من حفظ القرآن عظمت قيمته"1.

# البرامج الإلكترونية لتعليم القرآن الكريم:

إنّ أفضل التطبيقات لحفظ القرآن الكريم للكبار والصغار هو ما يبحث عنه العديد من الأشخاص؛ فقد أصبحت الهواتف الذكية جزءاً لا يتجزّأ من حياتنا اليومية، بل إنّنا ننظر إليها أكثر ممّا نظر في وجوه أصحابنا وأفراد عائلتنا، ونعتمد عليه في كلّ ما يدور حولنا تقريباً؟ التواصل؛ الدراسة وغيرها من الأنشطة التي نمارسها في الحياة اليومية.

 $<sup>\{1134/2\}</sup>$  \_ جامع بيان العلم وفضله =  $\{1134/2\}$ .

ولأجل ذلك يجب علينا استغلال تلك الهواتف، فيما ينفعنا ويشري أوقاتنا بالنفع والفائدة، ولاشك أنّ أفضل ما يمكن أن نستثمر أوقاتنا فيه هو حفظ القرآن الكريم.

في هذا المقال؛ سيعرض لنا أفضل عشر تطبيقات يمكن تحميلها على الهواتف الذكية لتساعد في حفظ القرآن الكريم ومتابعة أورادكم اليومية.

البرامج الإلكترونية كثيرة أو ما يسمّى به: "التطبيقات" نحاول أن نذكر البعض منها وهي :

## 01. تطبيق محفظ الوحيين للقرآن الكريم:

يتميّز هذا التطبيق بطريقته المتميّزة، وقد يكون من أفضل التطبيقات لحفظ القرآن الكريم والسنّة النبوية الشريفة أيضاً ...

حيث يتيح الفرصة لسماع الآية أوّلاً ثمّ قراءتها بصوتك وتسجيلها، ثم يخفي لك تلك الآية حيث يتيح الفرصة لسماع الآية صحيحاً أو حتى نتأكّد من حفظك، ثمّ تقارنها بالصواب لتعرف هل كان تسميعك للآية صحيحاً أو خاطئاً.

"يوفّر هذا التطبيق أيضاً سماع القرآن من 12 قارئ، ويدّعم العديد من اللّغات كالإنجليزية؛ والفرنسية"1.

### 02. تطبيق القرآن المحيد لحفظ القرآن:

يقوم هذا التطبيق بتوفير مجموعة كبيرة من القراء التي يمكن اختيار أحدهما للاستماع إلى الآيات بصوته، وتكرار الآيات مع عرضها والتحكّم في حجم العرض حتّى تتمكّن من الحفظ بسهولة أكبر.

كما يوفر هذا البرنامج الإلكتروني ترجمة للآيات بـ: 45 لغة مختلفة، وكذلك يمكن من خلاله تفسير أي كلمة أو آية نحتاج لمعرفة معناها.

https://www.daluyou.com

<sup>:</sup> أفضل تطبيقات لحفظ القرآن الكريم للكبار والصغار،  $\{daluyou\}$ ، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

# .03 تطبيق المعلم لتعليم تلاوة القرآن الكريم:

يعد هذا التطبيق من أفضل التطبيقات التي يمكن الاستعانة بهاكي تساعد في حفظ القرآن الكريم، وهو تطبيق مقدم من جمعية الحاج والمعتمر الخيرية.

يتميّز التطبيق بتقنيات الذّكاء الإسطناعي للتعرّف على صوت القارئ، كما يوفّر خاصية البحث بالصوت، ثمّا يجعله مناسباً لذوي الإحتياجات الخاصة أيضاً، حيث يدّعم 52 لغة حول العالم.

حصد هذا التطبيق العديد من الجوائز، ومن أهمّها جائزة "أمير الكويت" لحفظ القرآن على العظيم، وتحميله من حوالي 50 مليون مستخدم، حيث ساعد الكثيرين في حفظ القرآن على مستوى العالم.

## : tahfiz \_ تطبيق تحفيظ القرآن الكريم \_ 04

"يساعد هذا البرنامج الإلكتروني في حفظ القرآن الكريم بشكلٍ يسير وبسيط،؛ فهو يوفّر لنا سماع الآيات بصوتٍ نختاره ضمن مجموعة من أشهر قرّاء القرآن الكريم، وتكرار تلك الآيات من مرّتين إلى عشر مرّات حسب الإختيار لمرات التكرار التي ستكون قد حفظت الآيات بعدها، تمّ تطوير هذا التطبيق في عام 2014م، من قبل شركة "سيمبرو"1.

## 05. تطبيق اختيار القرآن الكريم له : الأندرويد والأيفون :

يعة هذا البرنامج من البرامج المعيّنة على تثبيت الحفظ واختيار النفس من مدى إتقان حفظها للآيات؛ فهو يوفّر لنا اختبارات للسورة أو اللوح الذي حفظناه، ونودّ التأكّد من درجة إتقاننا في حفظ هذا اللوح.

https://www.daluyou.com

<sup>1:</sup> المرجع السابق، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

وذلك عن طريق اختيار السورة أو الصفحة المراد إجراء الإختيار بها ثمّ سيعطينا البرنامج أسئلة تطلب منّا إكمال آية معيّنة يتّم اختيارها عشوائياً من قبل التطبيق.

وفي النهاية سيخبرنا بالنتيجة، كما يقوم التطبيق بحفظ نتائج الإختبارات ضمن قائمة يمكننا العودة إليها كلّما شئنا لمعرفة معدّل درجاتنا.

# 06. تطبيق جدول حفظ القـرآن الكريم والتثبيت:

يعتمد هذا التطبيق وهو من أفضل التطبيقات لحفظ القرآن الكريم على إجابة سؤال مهم وهو:

# - كيف أحفظ القريم ؟

حيث يوفر لنا خططاً مختلفة لإنهاء حفظ القرآن الكريم في عدّة أشهر أو أكثر حسب اختيارنا للمدّة المناسبة لنا، كما يوفر خطّة للمراجعة والورد اليومي.

يضع أيضاً خطّة خاصة لشهر رمضان الكريم، حيث يمكننا من خلال اتباعها ختم القرآن أكثر من مرّة، ويشرح كذلك طريقة الحفظ لجعل الأمر أكثر سهولة ويسراً بالنسبة لنا.

## 07. تطبيق رفيق حفظ القريم:

يمكن استخدام هذا التطبيق بشكلٍ يومي واتّخاذه صديقاً لناكما هو واضح في اسمه؛ لأنّه يساعد على تسجيل الحفظ والمراجعة، كما يوفّر بعض الإحصائيات حول نسبة ما نحفظه، وكذلك نسبة متوقّعة لما قد يكون منسياً من القرآن لعدم لمراجعته له.

"يقد م هذا البرنامج طريقتين لتتبّع الحفظ، إمّا طريقة الأحزاب والأثمان، أو طريقة الأجزاء والصفحات، ويعتمد أيضاً على فكرة الألوان لجعل استعماله أكثر يسراً للجميع"1.

<sup>1:</sup> رشيد ديف، تحميل تطبيق رفيق حفظ القرآن للاندرويد، داير كتاب، على الساعة : 14 : 46 مساءاً، يوم: 13 جوان 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : https://directapp.net

# .08 تطبيق {Ehfaz} \_ احفظ القـــرآن الكريم :

يمكن من خلال هذا التطبيق المميّز والمتوفّر على "متجر آبل"، و"متجر بلاي" حفظ القرآن بشكل أسرع؛ ففكرة تعتمد على طريقة الألواح، حيث يقسّم لناكل سورة تزيد عدد آياتها عن ستّ آيات، ويتم حفظ هذا اللّوح على أربع عن ستّ آيات، ويتم حفظ هذا اللّوح على أربع مراحل، كل مرحلة لها عدّة مقاطع صوتية مرتبة، حيث يستمع إليها الطالب ويكرّرها حتى يتم الحفظ، وتناسب هذه الطريقة جميع الفئات العمرية حتى الأطفال.

يدّعم هذا التطبيق العربية؛ والإنجليزية، وهو تطبيق مطوّر من قبل "عبد العزيز العشّى".

# 09. تطبيق "عـــدنان" معلّم القــرآن له: الأندرويد والآيفون :

هذا التطبيق يخس الأطفال؛ فهو إحدى التطبيقات التي يمكننا الإستعانة بها لتحفيظ أطفال القرآن الكريم بشكلٍ يناسبهم، وذلك لطريقته التفاعلية مع الأطفال والقائمة على إثارة فضول الطفل في تعلم وحفظ القرآن، تحديداً جزء عمّ، وكذلك بعض الفئات الأخرى كالأذكار؛ والحروف الهجائية وغيرها.

يعمل هذا التطبيق على الجانب الإبداعي لدى الأطفال من خلال محاكاة حواسهم السمعية والبصرية والإعتماد على الألوان والأصوات الجذّابة التي تجذب الأطفال للحفظ.

بالطبع يعتمد التطبيق في أسلوب التحفيظ على التكرار، حيث تقرأ الآيات بصوت "الشيخ المنشاوي"، ويردد الأطفال خلفه.

# 10. تطبيق تكرار لحفظ القرآن الكريم:

هذا التطبيق الأخير في هذه السلسلة، وهو إحدى التطبيقات المميّزة الذي يعتمد في طريقته على التكرار لحفظ القرآن، وتعتمد رؤية التطبيق على ضبط القرآن وإتقانه مراعياً في ذلك وضوح الخطّة وجودة الحفظ.

"يوفّر طرقاً لحفظ القرآن معتمداً على الحفظ والربط والمراجعة، التي لا تغني أي واحدة منهما عن الأخرى"1.

https://www.daluyou.com

<sup>1:</sup> المرجع السابق، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

# 9. أكاديمية تاج العالمية لتعليم القرآن عن بعد:

هي منشاة تعليمية عالمية تعمل من خلال الإنترنت تعنى بتعليم القرآن، وتحفيظه للجنسين بحلقات منفصلة، وذلك من خلال مجموعة من القرّاء والمختّصين.

جاءت فكرة هذا المشروع بسبب حاجة الأمّة الكبيرة للرجوع إلى كتاب ربحاكلام رب العالمين الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ولقد رأينا أعظم الوسائل التي من الله بحا علينا في هذا العصر تقنية الإنترنت، هذه الوسيلة التي نسأل الله أن يجعلها باباً من أبواب الخير والتمكين لهذه الأمّة؛ فيصدّق من خلالها قول المصطفى عليه أفضل الصلاة والسلام، كما في حديث تميم الداري، جاءت فكرة هذا المشروع بسبب حاجة الأمّة الكبيرة للرجوع الى كتاب ربحا كلام ربّ العالمين الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ولقد رأينا أعظم الوسائل التي من الله بحا علينا في هذا العصر تقنية الإنترنت هذه الوسيلة التي نسأل الله أن يجعلها باباً من أبواب الخير والتمكين لهذه الأمّة؛ فيصدق من خلالها قول المصطفى عليه أفضل الصلاة والسلام كما في حديث تميم الداري —رضي الله عنه حقال سمعت رسول الله —صلى الله عليه و سلم يقول: "ليبلغنّ هذا الأمر ما بلغ اللّيل والنهار، ولا يترك الله بيت مدرٍ ولا وبرٍ الآأدخله هذا الدّين، يقول : "ليبلغنّ هذا الأمر ما بلغ اللّيل والنهار، ولا يترك الله به الكفر ".رواه الإمام أحمد .

إنّ هذه الأكاديمية تعتبر فتحاعظيما لكل راغب في حفظ كتاب الله والعيش معه، والتربي على آياته؛ فليس للإنسان عذر بعد اليوم بعدم قدرته للوصول إلى مشاهير القرّاء والدراسة على أيديهم؛ فقد تم إيصال صوتهم داخل بيوتنا، كما ليس للإنسان عذر بعدم مناسبة الوقت؛ فقد تم توزيع الدراسة في أوقات مختلفة لتلبّي كافة الرغبات والظروف، إنّنا نسعى من هذه الأكاديمية أن تكون للجادين فقط، ومن في قلبه رغبة لتعلّم القرآن الكريم لكي نخرج من خلالها لمن يحفظ كتاب الله حروفاً وحدوداً ليكون سبيل سعادتهم في الدارين.

# 10. فضل تعلّم القرآن الكريم:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ هَا الْقُرْآنَ يَهُ دِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ لِلْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ أَ.

 $<sup>^{1}</sup>$ : سورة الإسراء، الآية  $^{9}$ 

وعن عثمان-رضي الله عنه-قال: سمعت رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يقول: "خيركم من تعلّم القرآن و علّمه "رواه البخاري

وعن عائشة \_ رضي الله عنها: "قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم": " الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة، والذي يقرأ القرآن ويتتعتع فيه، وهو شاق عليه له أجران " \_ متّفق عليه.

وعن "عمر بن الخطاب"\_ رضي الله عنه أنّ النّبي \_ صلّى عليه وسلّم، قال: " إنّ الله تعالى يرفع بهذا الكتاب أقواماً، ويضع به آخرين" {رواه مسلم}

وعن "أبي إمامة الباهلي" \_ رضي الله عنه قال: "سمعت رسول الله\_ صلّى الله عليه وسلّم، يقول: " إقرؤا القرآن؛ فإنّه يأتي يوم القيامة شفيعاً لأصحابه ..."" {رواه مسلم}.

إلى غير ذبك من النصوص النبوية الكريمة، التي تبين فضيلة القرآن الكريم، وتلاوته، والاهتمام به؛ فيجب علينا أن نتعلم القرآن لأنفسنا ولأبنائنا وأهلينا؛ عسى أن يكون شفيعاً لنا اليوم القيامة، لقوله تعالى: ﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿٨٨﴾ أُ، إلا من أتى الله بقلبٍ سليم، فيا فرحة وسعد من تعلم القرآن وعلمه وحافظ عليه وعلى تلاوته، ويا خيبة من لم يلقي لذلك بالاً ولم يقبل نور الله الذي أنزله.

## المجلس الأكـــاديمي:

- رئيس مجلس إدارة الأكاديمية: الشيخ "سعد بن محمّد آل فريال".
- المشرف العام على الأكاديمية: الأستاذ "صالح بن عبد الله الرشيد".
  - أمين الأكاديمية: الأستاذ "عبد العزيز بن حسين القاضي".
    - مدير التطوير: المهندس "عبد الله بن مقحم المقحم".
  - المدير التنفيذي: الأستاذ "عبد الله بن عبد الرحمن المقبل".

41

 $<sup>^{1}</sup>$ : سورة الشعراء، الآية  $^{1}$ 

## - الهيئة الإستشارية:

- ♦ المهندس "أحمد بن عبد العزيز الباتلي" مستشار تقني.
- ♦ الأستاذ " عبد الرحمن بن على العريني" مستشار إداري.
- ♦ الأستاذ " خالد بن عبد العزيز الوهابي " مستشار تعليمي.

#### - هيئة التدريس:

- ♦ عضو: الشيخ/ صابر محمد عبد الحكم.
  - ♦ عضو: الشيخ / أحمد سعد السخن.
- ♦ عضو: الشيخ / أسامة إبراهيم الزبير<sup>1</sup>.

### نظ\_\_\_ام الأكاديمية:

#### 01. أهداف الأكاديمية:

- \* الإستفادة من التقنية الحديثة في تعليم وتحفيظ القريم.
  - \* إتاحة فرصة تعلم القرآن لغير المتفرّغين.
  - \* استهداف كافّة المسلمين في كلّ أنحاء المعمورة.

#### .02 شــروط القبول:

- \* تعبئة نموذج التسجيل.
  - \* معرفة اللّغة العربية.
- \* اجتياز المقابلة الشخصية.
- \* موافقة الطالب على شروط الأكاديمية.

# 03. آلية التسجيل:

- \* يقوم الطالب بتعبئة نموذج التسجيل حسب الفترات والخطط المتاحة.
  - \* تتّم دراسة الطلب من الإدارة.

 $<sup>\</sup>underline{https://groups.google.com}$ : المرجع السابق، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

- \* مراسلة الطالب في حالة الموافقة وتحديد موعد المقابلة.
  - \* يتّم قبول الطالب يعدّ إجتيازه للمقابلة الشخصية.
- \* في حالة تغيّب الطالب عن حضور المقابلة الشخصية لمرّتين يتّم إلغاء الطلب.

#### 04. نـــظام الأكاديمية:

- \* لا يسمح للطالب بالتسجيل بأكثر من خطّة دراسية واحدة.
  - \* الدراسة في الأكاديمية مجاناً.
- \* الدراسة في الأكاديمية ستكون بثلاث روايات هي: { حفص؛ قالون؛ ورش }.
  - \* عدد أيّام الدراسة ثلاثة أيّام في الأسبوع.
    - \* زمن الدراسة اليومية ساعة ونصف.
  - \* عدد سنوات الأكاديمية حسب الخطّة الدراسية المتبعة.
- \* عند انقطاع الطالب لمدّة أسبوع كامل دون عذر مقبول يتّم الاعتذار له عن مواصلة الدراسة.
- \* عند غياب الطالب لسبعة أيّام خلال الفصل الواحد، يتّم الاعتذار له عن مواصلة الدراسة.
- \* "يتم منح الطالب شهادةً مصدّقة من الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بالرياض عند إنهاء كلّ مستوى وترسل للطالب من خلال البريد"1.

### 05. ضوابط التقييم:

# 01. درجات الحسم:

- \* حسم نصف درجة لكل خطأ في الحركة أو تبديل كلمة أو آية.
- \* حسم ربع درجة على التردّد والذي لا يستدرك من المرّة الأولى.
  - \* كلّ تردّدين يعتبران خطأ كاملاً.

https://groups.google.com: المرجع السابق، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

### 02. عدد الأخطاء في الحفظ:

- \* لا يسمح بأكثر من خطأين أو أربعة تردّدات في الوجه الواحد في الحفظ.
  - \* لا يسمح بأكثر من خطأ واحد وتردّدين في الوجه الواحد في المراجعة.

#### الخطط الدراسية:

تشتمل الأكاديمية على ثلاث خطط دراسية، وهي :

- الخطة الأولى : حفظ القرآن الكريم في سنتين من خلال المنهج التالي.
- الخطة الثانية : حفظ القرآن الكريم في ثلاث سنوات من خلال المنهج التالي.
  - الخطة الثالثة: حفظ القرآن الكريم في أربع سنوات من خلال المنهج التالي.
    - الخطة الرابعة: فرع تحسين وتجويد التلاوة.

وحيث أنّ وقت الدراسة محدود بساعة ونصف في المحاضرة الواحدة، وحتى يتمكّن الشيخ من التسميع والتصحيح لكافّة الطلاب؛ فقد تمّ تحديد الحدّ الأعلى للطلاب في كلّ فرع، وهي كالتالى:

- "الخطّة الأولى: عدد الطلاب بين 08 \_10 طلاّب.
- الخطّة الثانية: عدد الطلاب بين 10 \_ 12 طالب.
  - الخطّة الثالثة: عدد الطلاب بين 13\_12 طالب.
- الخطة الرابعة : عدد الطلاب  $\ell$  يقّل عن  $\delta$ 0 طالباً  $^{1}$ .

منهج التجويد: دروس في التجويد من خلال التحفّة، والمقدّمة الجزرية.

#### الإجازات:

- هيئة التدريس: الأستاذ "صابر محمّد عبد الحكم سليمان".
- 01. إجازة برواية حفص عن عاصم من طريق الشاطبية.
- 02. إجازة برواية حفص عن عاصم من طريق طيبة النشر.
  - 03. إجازة برواية ورش عن نافع.
  - .04 إجازة بالقراءات السبع من طريق الشاطبية.

#### المؤهسلات:

- حاصل على بكالوريوس الزراعة من جامعة الإسكندرية عام 1986م.

https://groups.google.com: المرجع السابق، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

- حاصل على شهادة إجازة التجويد من معهد قراءات الإسكندرية عام 1426م.
- حاصل على شهادة عالية القراءات { القراءات العشر } من معهد قراءات الإسكندرية عام 1430م.

### الوظ\_ائف التي عمل بها:

- 01. إمام وخطيب في عدّة مساجد من مساجد مصلّون عام {1982م\_1989م}.
- 02. مدرّس قرآن في الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بـ: الرياض {1410هـ وحتّى الآن}.
  - 03. مؤذّن بجامع صلاح الدين \_ حي صلاح الدين\_ الرياض {1411هـ1417هـ}.
- 04. إمام مسجد عبد الله با حمدان\_ حي الورود بمدينة الرياض منذ عام {1417ه\_ وحتى الآن}.
- 05. مدرّس قرآن كريم والعلوم الشرعية في مدارس الرواد الأهلية بـ: الرياض {1412هـ .05 مـ 1414هـ .
  - 06. مدرّس قرآن كريم في مدارس رياض الصالحين الأهلية بـ: الرياض {1415ه\_1418ه}.
    - 07. مدرّس قرآن كريم في مدارس الفكر الأهلية بـ: الرياض {1418هـ\_1422هـ}.
    - 08. محاضر ومقدّم دورات في معهد إعداد معلمّي القرآن الكريم بـ: الرياض وحتّي الآن.
- 09. عضو لجنة الترشيح والإقراء والتحكيم في مسابقة الأمير سلمان بن عبد العزيز المحلية للقرآن الكريم {عن مناطق الرياض}.
- 10. مشرف على باب {لديّ مشكلة} في موقع الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بـ: الرياض.

## تلاوة القررآن الكريم:

"تلاوة القرآن تزكية للنفس، وتقرّب إلى الله بكلامه، تصفّي الروح وتهذّب الأخلاق، وتمدّ القارئ بقوّة روحية هائلة يجابه بها الحياة، بما فيها من مشكلات وصعوبات، في ضوء ما حدّدته الشريعة من ضوابط وأحكام، وتملؤه ثقة بأنّ جهده لن يضيع"1.

#### من أهدداف التلاوة:

01. زيادة الإيمان وقوّته : لقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَا أَمُوْمِنُ وَقَّ الَّذِي اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُومُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿٢﴾. 2.

أ: سعيد بن أحمد، تقويم طرق تعليم القرآن وعلومه في مدارس تحفيظ القرآن الكريم.

 $<sup>^{2}</sup>$ : سورة الأنفال، الآية  $^{2}$ 

- 02. ابتغاء الأجر والشواب؛ فهي قربة إلى الله عزّ وجل من أفضل القرب، قول تعالى : ﴿إِنَّ الله عزّ وجل من أفضل القرب، قول تعالى : ﴿إِنَّ الله عزّ وَجُلَانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ الله عَزّ وَمُا وَعَلَانِيةً يَرْجُونَ تَجَارَةً لَنْ الله عَزْ وَمُ مَا وَعَلَانِيةً مَرْجُونَ الله عَنْ وَعَلَانِيةً مَا الله عَنْ وَعَلَا الله عَنْ وَعَلَا وَعَلَانِيةً مَا وَعَلَانِ الله عَنْ وَعَلَانِهِ مَا إِنّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴿٣٠﴾ ﴿٢٩﴾ وَا وَعَلَانِيةً مَا وَعَلَانِيةً مَنْ وَعَلَانِهُ مَا مِنْ فَضَلِهِ أَ إِنّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴿٣٠﴾ أن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه عنه الله عنه الل
- 03. طهارة السنفس من الأمراض القلبية والإجتماعية، قال سبحانه وتعالى: ﴿يَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿٥٧﴾ ﴾ 2.
  - 04. إشاعة روح الخشوع، هنا يعكس أنوار القرآن المشرقة على سلوك القارئ استقامة واعتدالاً.

## حق التلاوة:

إنّ مفهوم التلاوة واسع بشكلٍ يحقّ ق للمسلم الإرتباط الكامل بالله تعالى من خلال كتابه العظيم، ولا يقتصر الإرتباط على الأداء الصوتي فحسب، بلكل سلوك ينطلق فيه المسلم من القرآن باتبّاه الله تعالى الله

"هو مقطع من سياق الآية الكريمة يمثّل في الحقيقة \_ الشرط الأساسي للفئة المقصودة في السّطر الأوّل من الآية، تلك الأمّة المختارة المجتباة، المخصومة بمذا الإصطفاء، ولهذا الشرط أربع صور أساسية تعكس المعنى الشامل لحق التلاوة"5:

<sup>1:</sup> سورة فاطر، الآية ٢٩ و٣٠

 $<sup>^2</sup>$ : سورة يونس، الآية  $^2$ 

<sup>3:</sup> سورة البقرة، الآية ١٢١

<sup>4:</sup> سورة البقرة، الآية ١٢١

<sup>5:</sup> أبو بكر حسيني، تـالاوة القـرآن الكـريم وعاداتنا النطقيـة \_ بحـث في الصـوتيات القرآنيـة، الكتـاب الرابـع، سـامي للطباعـة والنشر والتوزيع، سلسلة الصوتيات العربية، قسم اللغة الأدب العربي، جامعة ورقلة \_ الجزائر، دون سنة.

- ♦ الصورة الأولى: حق التلاوة المرتبط بالإقبال على القرآن، حيث يتلونه باستمرار آناء الليل وأطراف النّهار، يتلونه بكثرة وبالا ملل ... وهذا حق التلاوة، وهو من النصيحة لكتاب الله تعالى.
  - ♦ الصورة الثانية : هنا حقّ التلاوة المرتبط بسلامتها اللّسانية، وتشمل النقاط التالية :
  - \* يتلونه تلاوة موافقة لتلاوة النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم؛ فهم يقتدون به، وبطريقة تلاوته.
    - \* يتلونه تلاوةً صحيحة، بلا أخطاء لغوية؛ صوتياً؛ وصرفياً؛ ونحوياً ......
      - \* يراقبون صحّة تلاوتهم وسلامتها بالقراءة والسؤال.
- \* يجردون تلاواتهم من العادات النطقية المستحدثة التي تشوّه التلاوة وتخرجها من مسارها الصحيح.
  - \* يحرصون على تعلم التلاوة وفق الأحكام والقواعد.
  - \* يحرصون على تحديد معارفهم المرتبطة بسلامة التلاوة.
  - \* يتدارسون ما تيسر لهم من كتب التجويد والقراءات لزيادة معارفهم وتحسين مستواهم.
    - \* لا يتبرّمون حينما تصحّح لهم أخطائهم في التلاوة.
- \* لا يكتفون بسلامة تلاواتهم، بل يحرصون على نشر هذا الخير بين النّاس، من قبيل {خيركم من تعلّم القرآن وعلّمه}.

وهذا حقّ التلاوة، وهو من النصيحة لكتاب الله تعالى.

- ♦ الصورة الثالثة: "حق التلاوة هنا ترتبط بالتدبّر؛ والتمعّن؛ والخشوع؛ واستحضار الأجر والثواب، وتمثّل تلاوة النّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم، حيث":
  - \* يمرّون بآية عذاب؛ فيبكون خوفاً وإشفاقاً.
    - \* يمرّون بآية نعمة؛ فيبكون رغبةً وإشتياقاً.

<sup>1:</sup> أبو بكر حسيني، المرجع السابق، دون صفحة.

- \* تستوقفهم آيات الإعجاز، وآيات الكون؛ وآيات الخلق؛ فيتدبّرون ويتمعنّون؛ فيزداد إيمانهم وارتباطهم بالقرآن.
- \* يقرأون أحوال الأمم السابقة في قصص القرآن؛ فيستطيعون العبر والموعظات، قال الله تعالى: ﴿لَقَدْكَانَ فِي يَقَصِ الْفَرَقُ اللهِ عَالَى: ﴿لَقَدْكَانَ مَ لَا يَفْ اللَّهِ عَالَى: ﴿لَقَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ ع
  - \* يقرأون آيات الأحكام التشريعية؛ فيزدادون ثقة بعطاء الله تعالى وعدله وحكمته وعلمه.
    - \* يقرأون آيات الحدود؛ فيسلمون لله تعالى حكمته في معالجة عباده وتقويم سلوكهم.
- \* يتلون آيات الفرائض {المواريث}؛ فيزدادون إيماناً بالعدل المطلق والرّحمة المطلقة والحكمة لله تعالى اتّجاه عباده.
  - \* يتلون آيات القرآن في مختلف الجالات؛ فيتفاعلون معها بشكل إيجابي بما يقرّبهم من ربّهم.

وهذا حقّ التلاوة، وهو من النصيحة لكتاب الله تعالى.

- ♦ الصورة الرابعة: حق التلاوة في هذه الصورة بالتنفيذ المباشر، وذلك بامتثال الأوامر واجتناب النواهي من خلال:
  - \* تقوية الصلة بالله.
  - \* الإقتـــداء برسول لله صلّى الله عليه وسلّم.
    - \* الإقلاع الفوري عن الكبائر ثمّ الصغائر.
  - \* المسارعة إلى تنفيذ الأوامر، طلباً ونهياً على المستوى الفردي؛ والأسري؛ والاجتماعيّ ...
    - \* إتقان والحرص على طلب العلم.
    - \* برّ الوالدين والإحسان إليهما، وتفقّد أحوالهما باستمرار.
      - \* الإحسان إلى الزّوجة، والصبر على حسن توجيهها.
    - \* تربية الأولاد، والستهر على سلامة دينهم؛ وصحتهم؛ وعلمهم ....

<sup>1:</sup> سورة يوسف، الآية ١١١

- \* صلة الرّحم من الإخوة؛ والأخوات؛ والأعمام؛ والعمّات؛ والأخوال؛ والخالات؛ .....
  - \* الإحسان إلى الجيران، ودعوتهم ما تيسر الأمر .....

وهذا حقّ التلاوة، وهو من النّصيحة لكتاب الله.

لقد أوجب الله تعالى علينا تلاوة القرآن، لنكون أقرب إليه؛ فنحظى بلطفه ومعيّته، وقد يستر لنا سُبُب التلاوة والتعلّم؛ فلا حجّة لنا في أن نقرأ القرآن وفق أهوائنا أو ما ألّفنا من العادات النطقية، بل يجب أن نكون أتباع مدرسة النّبي صلّى الله عليه وسلّم؛ فنحرص على سلامة التلاوة ما استطعنا وليكن يقيناً كبيراً أنّ ثواب التلاوة الصحيحة جزيل عند الله تعالى، وأنّ إثم التلاوة الفاسدة مع القدرة على التصحيح كبير أيضاً عند الله تعالى.

"حيث يقصد بأحكام التلاوة لغةً أضّا أحكام التجويد التي وضعت لضبط كيفية قراءة القرآن الكريم بالوجه الذي أنزل على القرآن الكريم وترتيله"<sup>1</sup>؛ وعرّفه العلماء اصطلاحاً بأنّه قراءة القرآن الكريم بالوجه الذي أنزل على النّبي محمّد \_ صلّى عليه وسلّم بإخراج كل حرف من مخرجه، وإعطائه صفاته كلّها دون تكلّف زيادة أو نقصان.

"أمّا موضوع علم أحكام التلاوة؛ فهو كلمات القرآن الكريم، وهدف حفظ اللّسان عن الوقوع في الخطأ في التلاوة"2.

# "القواعد التي تيسّر لنا حفظ القــرآن وهي" $^{2}$ :

01.الإخلاص؛ أي لابّد أن تنوي بعملك {حفظ القرآن} وجه الله وحده لا شيء غير ذلك.

02. تصحيح النطق والقراءة؛ وذلك بأن يكون الحفظ على أهل القرآن المتقنين؛ فلا يكفي أبداً أنّ الاعتماد على نفسك أو الاستماع إلى القرآن عبر وسائل صوتية من وسائل التكنولوجيا، وإنّما لابّد من التلقّي.

https://mal-sharq.com

<sup>1:</sup> معنى كلمة التلاوة، 2019/01/25م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

<sup>2:</sup> التجـويد، 2019/01/25م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

 $<sup>^{2}</sup>$ : قواعد مهمّة لقراءة وحفظ القرآن الكريم، 2019/01/25م، بتصرّف، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

- 03. تحديد نسبة للحفظ اليومي: بتخصيص عدد معيّن من الآيات لحفظها يومياً أو صفحة أو صفحتين حسب الظروف.
  - 04.التثبيت والمراجعة: لما تمّ حفظه قبل الانتقال إلى غيره.
  - 05. المحافظة على مصحف واحد للحفظ: حتى ترسم في ذاكرتك مواضع الآيات.
    - 06. اقتران الحفظ بالفهم: لأنّ ما سهّل فهمه سهل حفظه.
    - 07. الربط بين أوّل السورة وآخرها: حتّى تصبح السورة وحدة واحدة متماسكة.
      - 08. تعاهد المحفوظ بالمراجعة والمدارسة المستمرّة.
      - 09.الدّعاء والإلحاح على الله أن يوفّقنا لحفظ كتابه وأن يستر لنا ذلك.

لماذا نطبق أحكام وقواعد التجويد عند تلاوة القرآن الكريم ؟

تعتبر أحكام وقواعد التجويد في القرآن الحكيم من العلوم المهمّة في الإسلام؛ لأنّه عند تلاوته يكون هناك تهيئة لقلب الإنسان لتلقي أوامر الله تعالى، وفي التلاوة إجلال ودعاء عظمة الله تعالى، وهو من الأحكام التي طبّقها رسولنا الكريم \_ صلّى الله عليه وسلّم وصحبه أجمعين.

نطبّق الأحكام والقواعد في التجويد عند التلاوة؛ لأنّ التجويد علم مشتّق من قراءة الرسول \_ صلّى الله عليه وسلّم وأصحابه وأتباعه.

# جوانب تعلّم تجويد القرآن الكريم:

"يقوم تعلّم تجويد القرآن الكريم على جانبين، وهما على النّحو الآتي $^{11}$ :

01. الجانب النظري: يتعلّق هذا الجانب لعلم التجويد بالأحكام والقواعد التي وضعها أهل العلم في كتب تعلّم أحكام التجويد، كأقسام المدود وأزمتها، وأحكام الحروف من حيث الإظهار؛ والإدغام؛ والإخفاء؛ وغير ذلك من الأحكام والقواعد التي شرحت، وبسط الكلام عنها في كتب علم التجويد.

<sup>.31</sup> فريال زكرياء العيد، الميزان في أحكام تجويد القرآن، دار الإيمان، القاهرة، ص؛  $^{1}$ 

02. الجانب العلمي: ويسمّى بالجانب التطبيقي، وهذا الجانب لا يمكن للمتعلّم أن يضبطه ولا أن يتقنه إلا بأخذ أحكام التجويد ومشافهتها على قارئٍ مستهود له، بإتقان الأحكام معرفة وتطبيقاً؛ كأحكام الرّوم؛ والإشمام؛ والغنّة؛ والتسهيل؛ والإخفاء الشفوي؛ والجانب التطبيقي هذا يقي المتعلّم عن اللّحن والتطبيق في القراءة.

## أحكام علم التجويد:

"تنقسم أحكام التجويد إلى أنواع عديدة، وبيان ذلك فيما يأتي $^{11}$ :

- 01. أحكام الإستعادة والبسملة: الإستعادة سنة مستحبّة، وهي مطلوبة عند تلاوة كتاب الله تعالى، على الرغم من أخّا ليست منه، وذهب بعضهم إلى أخّا واجبة خصوصاً عند بداية التلاوة، سواء كانت بداية التلاوة من أوّل سورة أو من آخرها، والدليل قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتُ الْقُرْآنَ قَاسَتَعِذْ بِاللّهِ مِنَ الشّيطانِ الرّجِيمِ ﴿ ٩٨ ﴾ ٤٤ أمّا البسملة؛ فهي قول "بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم"، وتجب قراءتما عند الإمام حفص في بداية كلّ سورة إلاّ سورة التوبة.
- 02. أحكام النون الساكنة والتنوين: للنون الساكنة أو التنوين في حالة الرفع، والنصب والجرّ أربعة أحكام، وهي على النّحو الآتي:
- أ. الإدغام: يعرّف الإدغام في اللّغة: بأنّه إدخال الشيء في الشيء، أمّا اصطلاحاً: فهو التقاء حرف ساكن، بحرف متحرّك، بحيث يصرّان حرفاً مشدّداً كالثاني، ويرتفع اللّسان عند الإتيان به ارتفاعه واحدة، وتدغم النون الساكنة أو التنوين إذا وقع بعدها أحد الأحرف الآتية: {الياء؛ الرّاء؛ الميم؛ اللاّم؛ الواو؛ النون}، وقد جمعت في كلمة {يرُمُ وينقسم إلى إدغام ناقص، وإدغام كامل، قال الله تعالى:

<sup>1:</sup> إسماعيــل بــن إبــراهيم الشــرقاوي المختصــر المفيــد في أحكــام التجويــد، طـ01، دار الإيمــان، بــيروت، {1402هـ}، ص ص؛ 608 و614.

 $<sup>^2</sup>$ : سورة النحل، الآية  $^2$ 

﴿أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ أَوَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ ﴿١٩﴾ .

- ب. الإقلاب: يأتي الإقلاب في اللّغة: بمعنى تحويل الشيء عن وجهه، أمّا اصطلاحاً: فهو قلب النون الساكنة أو التنوين ميماً مع مراعاة الغنّة، والإقلاب حرف واحد؛ وهو الباء، ويأتي في كلمة، كقول الله تعالى: ﴿ يُنْدِتُ لَكُمْ بِ الرَّرْعَ وَالرَّيْشُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ الثَّمَ رَاتِ أَ إِنَّ فِي كَمْ يَعْلَ اللهُ مَا لَمُ يُولِعُ اللهُ مَا لَيْ إِلَى اللهُ مَا لَيْ اللهُ مَا يَعْلَكُ وَالرَّانُ وَيُولِعُ النَّهَارِ وَيُولِعُ النَّهَارِ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ ٢١ ﴾ ﴿ وَيُولِعُ النَّهَارِ وَيُولِعُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ ٢١ ﴾ ﴿ وَيُولِعُ النَّهَارِ وَيُولِعُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ ٢١ ﴾ ﴿ وَاللهُ اللهُ الل
- ج. الإظهار: الإظهار في اللّغة: بمعنى البيان. أمّا في الإصطلاح: فهو إخراج الحرف من مخرجه من غير غنّة، وأحرف الإظهار ستة، وهي: {الهمزة؛ الهاء؛ العين؛ الحاء؛ الغين؛ الخاء} وتسمّى أحرف الحلق؛ فتلفظ النون الساكنة والتنوين من غير غنّة مع إظهار الحرف الذي يعدّها مستقلاً عنها، كقوله تعالى: ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدُ ﴿٤﴾.
- د. الإخفاء : لغة : الستر؛ أمّا اصطلاحاً : فهو النطق بحرف ساكن غير مشدّد، ويكون على صفة بين الإظهار والإدغام، مع بقاء الغنّة في الحرف الأوّل بمقدار حركتين، وأحرفه هي : { الصاد؛ الذّال؛ النّاء؛ الجيم؛ الشين؛ القاف؛ السين؛ الكاف؛ الضّاد؛ الظاء؛ الزّاي؛ التاء؛ الدّال؛ الطاء؛ الفاء}، ومثاله، قول الله تعالى : ﴿ النَّذِينَ مُمْ عَنْ صَلاَتِمْ سَاهُونَ ﴿ ٥ ﴾ .

03. أحكام الميم الساكنة : للميم الساكنة ثلاثة أحكام، وهي على النّحو التالي :

أ. **الإدغام الشفوي**: وهو أن تدغم الميم الساكنة في ميم مثلها متحرّكة واقعة في بداية الكلمة الثانية؛ فتصبحان ميماً واحدة مشدّدة، ويسمّى هذا إدغاماً شفوياً أو متماثلاً، ومع مراعاة النطق بالغنّة كاملة.

<sup>1:</sup> سورة البقرة، الآية ١٩

<sup>2:</sup> سورة النّحل، الآية ١

<sup>3:</sup> سورة الحجّ، الآية ٦١

<sup>4:</sup> سورة الإخلاص، الآية ٤

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>: سورة الماعون، الآية ه

- ب. الإخفاء الشفوي : وهو أن تُخفى الميم إذا وقع في أوّل الكلمة التي بعدها حرف الباء.
- ج. **الإظهار الشفوي**: هو إظهار الميم إذا وقع بعدها أي حرف من حروف الهجاء عدا الميم والباء، وتكون أشد إظهار مع الواو والفاء.
- 04. أحكام الميم والنون المشدّدتين: تجب الغنّة في الميم والنون المشدّدتين في حالة الوصل والوقف، وسواء وقعت في وسط الكلمة أو في آخرها، ومقدار الغنّة حركتان.
- 05. أحكام الإدغام: وهو إدخال حرف ساكن بحرف متحرّك بعده، وذلك بحذف الساكن وتشديد المتحرّك، وينقسم إلى ثلاثة أنواع: وهي:
- \* إدغام المتماثلين: وهو أن يكون الحرفان متتاليان متّحدين في المخرج من الفم، ومتّحدين في المخرج من الفم، ومتّحدين في الصفة أيضاً، سواء وقعا في كلمة واحدة أو في كلمتين متتاليتين.
- \* إدغام المتجانسين: وهو أن يكون الحرفان المتتاليان متّحدين في المخرج من الفم، ومختلفين في بعض الصفات، وذلك منحصر في سبعة أحرف، وهي : {التاء مع الطاء؛ الطاء من التاء؛ الدّال مع الدّال؛ الذّال مع الظاء؛ الباء مع الميم}.
- \* إدغام المتقاربين: وهو تقارب الحرفان المتتاليان في المخرج والصفة، وهو محصور في حرفين، وهما: اللام مع الرّاء؛ والقاف مع الكاف.
- 06. أحكام التفخيم والترقيق: التفخيم لغة : هو التسمين والتغليظ. اصطلاحاً: هو حالة من القوّة والسمنة تلحق الحرف عن النطق به؛ فيمتلئ الفم بصداه، أمّا الترقيق في اللغة: هو التنحيف، واصطلاحاً: حالة من الرّقة والنحافة تلحق الحرف عند النطق به؛ فلا يمتلأ الفم بصداه 1.
- 07. أحكام مخارج الحروف وصفاتها: يبلغ عدد مخارج الحروف سبعة عشر مخرجاً، وترجع أصول المخارج إلى خمسة مخارج رئيسية، وهي: {الجوف؛ الحلق؛ اللّسان؛ الشفتان؛ الخيشوم}، أمّا صفات الحروف فقائدتها التمييز بين الحروف المشتركة في المخرج الواحد، والمشهورة منها تسعة عشر صفة، وهي: { الهمس؛ الجهر؛ الرذاوة؛ الشدّة \_ وما بين الرّخوة والشدّة؛

<sup>1:</sup> محمد بن تبسّة العميد في علم التجويد، ط01، دار العقيدة، الإسكندرية، {2004م}، ص؛ 123.

الاستنفالة؛ الإستعلاء؛ الإنفتاح؛ الذلق؛ الإصمات؛ الصفير؛ القلقلة؛ الإنطباق؛ المدّ؛ اللّين؛ الإستطالة؛ الإنحراف؛ التفشّى؛ التكرار } 1.

- $^{2}$ : وهما كالآتي  $^{2}$ : منقسم هذه الأحكام إلى قسمين وهما كالآتي  $^{2}$ :
- أ. الوقف: لغة : الحبس والكف، أمّا اصطلاحاً : فهو قطع الصوت عن القراءة زمناً يسيراً للتنفّس فيه ثمّ معاودة القراءة، والوقف جائز ما لم يوجد ما يمنعه أو يلزم الوقف، ويكون في وسط الآيات أو عند رؤوسها، ولا يكون في وسط الكلمة، ولا فيما اتّصل رسماً، وأقسام الوقف أربعة، وهي :
- \* الوقف الاضطراري: وهو ما يعرض للقارئ أثناء قراءته من عطاس أو سعال أو ضيّق في التنفّس وهو وقف جائز.
- \* الوقف الإختباري: وهو الوقف الذي يكون في مقام التعليم، ويكون لبيان الأحكام أو الإجابة على سؤال.
- \* الوقف الإنتظاري: وهو الوقف الذي يريد فيه القارئ أن يجمع أكثر من رواية من القراءات.
- \* الوقف الإختياري: وهو أن يقف القارئ على الكلمة القرآنية بمحض إرادته، ومن غير عارض، وهو إمّا أن يكون وقفاً تامّاً أو كافياً أو حسناً أو قبيحاً.
  - ب. الإبت داء: يعرف بأنّه الشروع في بدء القراءة، ويأتي الإبتداء على نوعين هما:
- \* نوع جائز في ابتداء القراءة : وهو ابتداء حسن بكلام مستقل، بحيث يؤدّي معناً تامّاً أراده الله تعالى.
- \* نوع غير جائز في ابتداء القراءة : وهو ابتداء قبيح بكلام يُفسد المعنى، ويغيره بغير ما أراد الله سبحانه وتعالى.

<sup>1:</sup> محمّد بن بدر الدين ابن بلبان، بغية المستفيد في علم التجويد، ط01، دار البشائر الإسلامية، بيروت، {2001م}، ص ص؛ 24 و29.

<sup>2:</sup> على الله أبو الوفا القول السديد في علم التجويد، ط03، دار الوفاء، المنصورة، {2003م}، ص ص؛ 207 و209.

حكم التجويد: ذهب علماء التجويد إلى أنّ حكم تعلّم أحكام التجويد فيرض كفاية؛ أي إذا قام به من يكفي سقط الإثم عن الباقين، أمّا حكم تطبيق أحكامه أثناء قراءة القرآن؛ فهو فرض عين، ولهذا يقول الإمام "ابن الجزري" \_ رحمه الله: " وممّا لا خلاف فيه أنّ الأمّة الإسلامية مطالبة بفهم معاني القرآن الكريم، وتدبّر آياته، وإقامة حدودة التي فرضها الله تعالى فيه، وهي مطالبة أيضاً بتصحيح النطق بحروف القرآن، وإقامتها على هيئتها المنقولة إلينا عن طريق أئمة القراءات الموصولة بالنّبي \_ صلّى الله عليه وسلّم باللّغة العربية الفصيحة التي لا يجوز مخالفتها، ولا العدول عنها إلى غيرها، وينبغي على القارئ لكتاب الله أن يقرأ بدون تكلّف أو تعسّف، وتكون قراءته بسهولة، ويسر، ولطف الله .

1: صفوت محمود محمود سالم فتح ربّ البرية شرح المقدّمة الجزرية في علم التجويد، ط03، دار نور المكتبات، جدّة، 2003م}، ص ص؛ 49 و 50.



#### الفصل الثاني:

#### المدرسة القرآنية وتعليمية القـــرآن.

#### تهيد:

تعتبر المدرسة القرآنية نسقاً فرعياً داخل النظام التربوي العام، حيث تربطها علاقة بمختلف الأنساق الفرعية كالأسرة؛ والمسجد؛ والمدرسة النظامية؛ فهي تلعب دوراً بارزاً قديماً وحديثاً في المجتمعات العربية الإسلامية من خلال حفاظها على ثقافتها وهويّتها الإسلامية؛ فكان يخصّص لها أماكن لتعليم الأطفال وتحفيظهم سور القرآن الكريم وما اتصل به وتيسّر من العلوم الشرعية، و غرس أصول الدين في أنفسهم فكانت في سابق العهد تعرف بالكتاتيب، غير أنّ هذا المفهوم القديم قد أحدثت عليه عدّة تغييرات في التسمية، نظراً لاختلاف العصور والأحداث إلاّ إنّ محتواه التعليمي، وهدفه التربوي بقي نفسه، كما تم إنشاء هذه المدارس في المساجد وخارجها، وزادت العناية بحفظ كتاب الله في الوسائل الحديثة والمختلفة، كالكتب؛ والأقراص المضغوطة حديثاً، ومن حكمة الله في أنّ جعل من خلقه من يتنافسون في الحفاظ عليه وحفظه رغم اختلاف ألسنة الناس واختلاف ألواغم.

## أوّلاً: مفهوم المدرسة القرآنية.

"عرّفها" أبو القاسم سعد الله" في كتابه "التاريخ الثقافي للجزائر" أفّا هي مكان ملاصقة للجامع وبداخل كل مدينة، وتقوم عادةً بتعليم وتحفيظ القرآن الكريم، وتعليم القراءة والكتابة والرسم القرآني إلى جانب التربية الدينية كالعقائد وحفظ بعض الأحاديث، ولا يكمن دور المدرسة القرآنية في تحفيظ القرآن الكريم؛ لأنّه في الواقع يمتد إلى التربية الدينية والأخلاقية"1.

"وتعتبر المدرسة القرآنية تابعة للمساجد، وذلك طبقاً للمرسوم التنفيذي رقم: 89/91 المؤرخ في: 1991/08/23م، وهذه المدارس توفّر القدر الضروري من العلم القرآني والديني لكل الأطفال بمختلف مستوياتهم وأعمارهم، وتستقبل التلاميذ من الجنسين ومن فئة ما قبل المدرسة"2.

"كما أنّ المدرسة القرآنية تعرف ب: "الكتاب"، وهي كلمة مشتّقة من الكتب وتعليم الكتابة، وإن كان المسجد أوّل معهد استقل بمهمة تعليم القرآن على المسجد أوّل معهد استقل بمهمة تعليم القرآن على وجه الاختصاص مع ما يحتاج إليه الصبيان من تعليم القراءة والكتابة ومبادئ الدين على يد فقيه يحفظ الأطفال القرآن أو بعضه، ويقوم على الكتاب، أمّا في المدن؛ فإنّما قد تكون ملحقة أو مستقلة عنه، وعرّفها الأستاذ "أحمد الأزرق" الكتاتيب بأنمّا: " المكان الذي يتلّقى فيه التلميذ دروسه الأولى وتربيته الأساسية على يد ( الطالب ) الشيخ، وتوجد بعض الزوايا التي تشرف على كتاتيب قرآنية تعلم الصغار القرآن الكريم والمبادئ الأولية واللغة والفقه إشرافاً روحياً فقط"3.

"أمّا المدرسة القرآنية التي يعني بها بحثنا: هي عبارة عن مؤسسة دينية تابعة لأشخاص أو أفراد، أمّا حالياً؛ فهي تابعة لوزارة الشؤون الدينية والأوقاف وهي تعمل على تحفيظ القرآن الكريم وتلقين مبادئ الدين الإسلامي مع تعليم الكتابة والقراءة والعلوم الشرعية الأخرى"4. وتعتبر المدارس القرآنية والدينية أفضل موجّه من حيث التأثير الروحي والإشعاع الفكري؛ فهي نموذج تربوي وأخلاقي لتهذيب النفوس وتطهير الأرواح وتصفيتها، أضف على ذلك أنمّا تحافظ على بقاء اللغة العربية وتطبيق تعاليم الشريعة الإسلامية، كما أنمّذه

<sup>.</sup> 109 ع: 05 ما المدرسة القرآنية ودورها في الحفاظ على الهوية الوطنية، جامعة تمنراست، ع: 05 ما 05 م، ص

<sup>2:</sup> محمد باي بلعالم، الرحلة العلمية إلى منطقة توات ج 1، المعرفة الدولية للنشر والتوزيع ،الجزائر، 2011م، ص329.

<sup>3:</sup> مسعود عطاء الله، التعليم القرآني في الطور التمهيدي، رسالة المسجد، ع:04، ربيع الثاني، 1430هـ-2009م، ص ص72-73.

<sup>4:</sup> عبد الرحمان بن أحمد التيجاني، الكتاتيب القرآنية بندرومة 1900م-1977م، ديوان المطبوعات الجامعية، 1983م، ص 61

المدارس حافظت على مكانتها ودورها البالغ منذ نشأتها إلى يومنا هذا تجلّت أهميتها في تخريج حفظة كتاب الله، وترسيخ العقيدة الإسلامية والسنة النبوية الصحيحة في قلوب الناشئة.

## ثانياً: وظائف المدرسة القرآنية.

تعد الحلقات القرآنية إحدى المؤسسات التربوية الفعّالة في المجتمع، وتاريخها مرتبط بتاريخ التربية والتعليم في الإسلام، حيث كانت الكتاتيب والزوايا القرآنية من أقدم مؤسسات التعليم وتربية الأطفال في الإسلام تقوم على مجموعة من الوظائف نبرزها في ما يلى:

#### 01. الوظيفة الدينية التعبدية:

ومن أهم الأساليب التي تحقّق الوظيفة التعبدية بالمدرسة القرآنية ما يلي:

- \* "تشجيع التلاميذ على الإكثار من تلاوة القرآن الكريم وتدبّره ومراجعته.
- \* تنمية المراقبة الله عزّ وجل لدى الطلاب حتى يوقن كل تلميذ بأنّه إذا غفل عنه المربّي أو المعلم أو المشرف على الحلقة القرآنية؛ فإنّ الله مطلع عليه"1.

#### 02. الوظيف ـــة التربوية:

ومن الأساليب التي تحقّقها هذه الوظيفة ما يلي:

- \* "أن يكون المعلم قدوة حسنة للطلاب؛ لأنّ أعين التلاميذ مقصودة على المعلمين.
- \* الرفق بالمتعلمين عند التوجيه والتأديب والحذر من القسوة والشدّة أو إطلاق عبارات التوبيخ والشتم؛ لأن ذلك يؤدي إلى نفور الطالب من الحلقات التدريسية.
  - \* العناية بأصحاب القدرات والمواهب والعمل على اكتشاف ما لديهم من طاقات مواهب"2.

#### 03. الوظيف\_ة الأخلاقية:

ومن الأساليب التي تحقّقها هذه الوظيفة:

\* "هذيب التلاميذ في الحلقات وإبعادها عن الرذائل الخلقية التي تؤدي إلى انحرافهم مثل: الغش؛ الغيب؛ عقوق الوالدين؛ وغيرها من الأخلاق السيئة.

<sup>1:</sup> زير ق دحمان، دور المدرسة القرآنية في تنمية القيم الاجتماعية للتلميذ دراسة ميدانية مدينة الجلفة، مذكرة مكملة لنيل درجة الماجستير في علم الاجتماع، تخصص علم اجتماع التربية، قسم العلوم الاجتماعية، جامعة محمد خيضر، بسكرة،2011م-2012م، ص 36.

 $<sup>^{2}</sup>$  : عبد الرحمان ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون مج:  $^{0}$ ن، مطبعة لبنان،  $^{1996}$ م،  $^{0}$ 

- \* غرس الآداب الإسلامية في نفوس الطلاب، لما لها من آثار على تفاعلهم، ومن الآداب المهمة السلام، آداب الدخول إلى المسجد والخروج منه، وآداب الاستئذان وغيرها.
- \* حتّ التلاميذ على الأعمال الصالحة التي تشمل على الصفات الحسنة، والخصال الفاضلة مثل: الصدق؛ الكرم؛ الصبر والتواضع"1.

#### 04. الوظيفة الاجتماعية:

وتتحقّق هذه الوظيفة وفق الأساليب التالية:

- \* تنمية المحبّة بين طلاب الحلقة القرآنية، وتقوية رابطة الأخوة التي أكّدها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (١٠)﴾2.
- \* "تهيئة البرامج التربوية التي تعين التلميذ في تحمّل المسؤولية من خلال تكليفه بأعمال تشعره بذلك كالأنشطة والمسابقات والزوايا وغيرها"3.

#### 05. الوظيف\_ة العقلية:

ومن الوسائل التي تحقّق الوظيفة العقلية ما يلي:

- \* "بيان أهمية التكرار لطلاب الحلقات القرآنية، يؤدي ذلك إلى الحفظ المتين وعدم النسيان، وهذا الأسلوب أحد وسائل حفظ القرآن الكريم.
- \* مراعاة طاقة التلميذ في الحلقة وقدراته على الحفظ والتسميع والمراجعة وحمايته من الإرهاق الذهني، حتى لا يكره التعلم؛ وعليه فلا يكلّف التلميذ فوق طاقته، بل الواجب مراعاة الفروق الفردية بين التلاميذ.
  - \* تنبيه التلميذ في الحلقة القرآنية عند الوقوع في الخطأ بأسلوب الحوار والتناصح"4.

### 06. الوظيف\_ة النفسية:

وتتمثّل هذه الوظيفة من خلال الأساليب الآتية:

\* "حماية التلاميذ من النقد من قبل المعلم؛ لأنّ النقد يؤدي إلى زعزعة الثقة بالنفس التي تمتّز عندما يتعرّض الشخص إلى النقد السلبي من القائمين على أمر التعليم في الحلقة خاصة أمام زملائهم حتى لا يتولدعندهم شعور بالنقص أو اهتزاز بالنفس و اضطراب بالشخصية.

<sup>1 :</sup> زيرڤ دحمان، المرجع السابق، ص 37.

ا سورة الحجرات، الآية  $^{2}$ 

<sup>3 :</sup> زيرڤ دحمان، المرجع السابق، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>: المرجع نفسه، ص 38.

\* إشباع حاجة التلميذ في الحلقة القرآنية إلى المحبة والعطف والقبول حتى يشعر بالأمن النفسي والطمأنينة داخل الحلقة، ويشعر بالقبول الاجتماعي مع معلمه وزملائه"1.

#### 07. الوظيف\_\_\_ة التعليمية:

ونلخص وسائل الوظيفة التعليمية في المؤسسات القرآنية كالآتي:

- \* "إتقان التلاميذ للحروف العربية وتردادها صحيحة النطق والأداء.
- \* تعويد التلاميذ على قراءة الكلمات القرآنية، وتدريبهم على القراءة الصحيحة، وذلك وفق القراءة والرواية المتبعة بالقطر الجزائري وهي رواية ورش عن نافع.
  - \* مراعاة طاقة التلاميذ وقدراتهم، وجعل التعليم القرآني داخل الحلقة مشوقاً "2.

#### 08. الوظيفة:

ومن الوسائل التي تحقّق هذه الوظيفة ما يلي:

- \* "الاهتمام بالنظافة الشخصية، وحثّ التلاميذ على الأخذ بأسباب النظافة في أبدانهم وملابسهم وغذائهم حتى تغدو هذه الممارسة عادةً راسخةً لهم بصفة مستمّرة دون إهمال أو تحاون.
- \* إقامة رحلات ومخيّمات ومراكز صيفية في الأوقات المناسبة للتلاميذ بحدف إبعاد الملل والترويح عن الطلّاب، وإدخال السرور على أنفسهم وتحقيق التوازن بين مطالب الجسد؛ الروح؛ العقل"3.

إنّ تاريخ المدرسة القرآنية مرتبط بتاريخ التربية والتعليم في الإسلام، كونها المؤسسة الضرورية التي تقدّم الوظائف الأساسية في بناء مجتمع قائم على أسس دينية بوسائل مختلفة متمثّلة في تشجيع التلاميذ على تلاوة القرآن وتنمية القدرات الإيمانية والتعبّدية والقيم التربوية التي تجعل من المتعلم قدوة للتلاميذ، وغرس الأخلاق، والآداب الإسلامية في نفوسهم وتقوية المحبّة والأخوة بينهم.

# ثالثاً: أهداف المدرسة القرآنية:

تهدف مدارس تحفيظ القرآن الكريم داخل المجتمع الجزائري إلى تحقيق المقاصد والأهداف التالية :

\* "تمسَّك النساء بالقرآن الكريم من حيث حسن الحفظ والاستظهار وحسن التلاوة.

<sup>1:</sup> زيرڤ دحمان، المرجع السابق،ص38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>: المرجع نفسه، ص 38.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الرحمان ابن خلدون، المصدر السابق، ص $^{3}$ 

- \* تعويد النشأ على تدبّر معاني القرآن الكريم، والتعرّف على أحكامه للاستعداد للفهم والتطبيق.
- \* العمل على تحصين النشأ، من خلال ربط شخصيتهم مبكراً بالقرآن الكريم عقيدة وعقلاً وجداناً.
  - \* تزويد النشأ برصيد لغوي غني بالمفردات الفصيحة.
    - \* تدريب النشأ على القراءة السليمة والصحيحة.
  - \* توفير النشأ الأمن النفسي والتهذيب الأخلاقي"1.

"وخلال السنين الأخيرة؛ فقد اعتمدت المدارس القرآنية كأقسام للتعليم والتربية التحضيرية تحدف إلى تخفيف العبئ ومؤازرة المؤسسات التربوية في تحقيق هذا النوع من التعليم الذي شرعت فيه وزارة التربية الوطنية قصد تسهيل التحاق الأطفال بالتعليم الإلزامي، وهو ما جعل العديد من الجمعيات الوطنية تقوم بفتح أقسام للتعليم القرآني الهدف من تقديم تربية تحضيرية للأطفال الذين هم في مرحلة ما قبل المدرسة وذلك خاصة بعد الإقبال الكبير للأسر على هذا النوع من التعليم الذين يرون فيه أكثر أماناً وحفاظاً على تكوين أطفالهم خاصةً من الناحية القيمية.

أمّا الهدف الأسمى لهذه المدارس؛ فيتمثّل في الحفاظ على الدين الإسلامي، ومداومة الأطفال بالحضور إلى المدرسة القرآنية يمكنهم بالإضافة إلى حفظ السور القرآنية، ومجموعة الأحاديث النبوية الشريفة التي تترسّخ في أذهانهم، وتتشرّب في نفوسهم قيم تترجم وتنعكس على سلوكياتهم، وأيضاً تساهم شخصية معلم القرآن المتسمة بالتواضع والورع والتقوى بشكلٍ كبير في تجسيد القدوة التي يسعى الأطفال إلى تقليدها حيث يرون من خلاله صور للنبي محمد صلى الله عليه وسلم، وعبره يتحصّلون على التنشئة الإسلامية الصحيحة والعقيدة السليمة، ويكتسبون القيم الاجتماعية التي يتعايشون بها، وينقلونها إلى الجيل القادم للمحافظة على الثقافة، وعبر المدرسة القرآنية يكتسب الأطفال العادات والقيم الإسلامية التي تدخل في تشكيل هوية المجتمع، وتنمو شخصياتهم على تقوى الله، وحب الوطن وحب الخير للناس، واحترام الآخرين وتنمو فيهم روح التكافل، والتعاون ويتدبّرون على إحياء الشعائر والمناسبات الدينية، ويتناقلونها بين ذويهم في صيغ عام يحفظ الطابع الخاص للمجتمع".

<sup>1:</sup> محمد أبيش، التعليم القرآني وأهميته في تجاوز صعوبات التعلم لطفل المرحلة الابتدائية، جامعة محمد الصديق بن يحيى جيجل ( الجزائر) مجلة البحوث التربوية والتعليمية،مج: 10/ ع:1، ( 2021م )، ص 57.

<sup>2 :</sup> محمد أبيش،المرجع السابق، ص 58.

# رابعاً: نشاة وتطوّر المدرسة القرآنية:

يقول الدكتور " أحمد فؤاد الأهواني " : "أنّ الإسلام حين ظهر في عهد النّبي صلى الله عليه وسلّم، لم تكن في بلاد العرب كتاتيب منتشرة يذهب إليها الصبيان، وأنّ الذين عرفوا القراءة والكتابة هم بضعة أفراد من الطبقة الرفيعة، تعلّموا الكتابة بحكم صلتهم بغيرهم من الدول المجاورة كالفرس؛ والروم؛ ولحاجاتهم إليها في التّجارة وذلك في مكاتب"1.

ومن ثم لم تكن نشأة الكتاب في الإسلام متأثّرة بها، وإنّما كانت هذه المؤسسات؛ فكانت المؤسسة الأولى هي غار حراء، ومنه أعدّ الرسول صلى الله عليه وسلّم، ثم تأتي بعد ذلك دار " الأرقم بن أبي أرقم"، والتي فيها كان الرسول صلى الله عليه وسلّم يعلّم المؤمنين به رسولاً ومبشّراً لهم بتعاليم هذا الدين، وبعد انتشار الدعوة بقي مفتوحاً للكبار والصغار على السواء، ولكن الدراسة فيها كانت متقدّمة، حيث يستطيع استيعابها إلاّ الكبار وحدهم.

ومن ثم ظهرت الحاجة إلى تعليم الصغار حتى يستطيعوا الاستفادة من برامج التعليم الذي يقوم في المسجد، وكان تعليم الصغار هذا يتم أوّل الأمر في المسجد أيضاً، ولكن عبث الصبيان الصغار الذين لا يتحفّظون من النجاسة، جعل الفقهاء يمنعون تعليم الصبيان في المسجد؛ فظهرت الكتاتيب منفصلة عن المساجد، وأصبحت خاصّةً بتعليم الصبيان.

فتحديد فترة ثابتة لنشأة الكتاب أمر صعب، والغالب أمّا تمّت تدريجياً بالإحساس بالحاجة في كل مسجد إلى ضرورة إبعاد هؤلاء الصبيان أثناء تعلّمهم في المسجد، ولكن الشيء الثابت هو أنّه لم يأت العصر الأموي حتى كانت فكرة الكتاب قد استقرّت في أذهان المسلمين واستحسنت في مختلف أنحاء العالم الإسلامي، وبدأت الكتاتيب نفسها تتنوّع؛ فكان هناك نوعان من الكتاتيب، نوع لأولاد العامّة يدفعون فيه أجر تعليمهم وآخر لتعليم أولاد الفقراء اسمه "كتاب السبيل و التعليم" فيه يكون بالمجان، وكان يطلق على القائمين بهذه الكتاتيب المعلمين، أمّا أولاد الخلفاء والأمراء والقادة في العصر الأموي والعباسي؛ فكانوا لا يذهبون إلى الكتاتيب، بل يؤتى بمن يتولّى تعليمهم في قصورهم، وكان يطلق على هؤلاء اسم المؤدبين، وهكذا ورث المسلمين خلفاً عن سلف تعليم وتعلّم كتاب الله عز وجل، وبلغوا بذلك في القرون الأولى درجةً عظيمةً من الحضارة، وانتشرت من أقصى الشرق إلى أقصى الغرب ولا حضارة بغير تعليم.

 $<sup>^{1}</sup>$  : أحمد فؤاد الأهواني، التربية في الإسلام دراسات في التربية، دار المعارف بمصر، كورنيش النيل القاهرة، 1968م، ص $^{7}$ 

# 01. النشـاة القانونية للمدرسة القرآنية:

يرجع اهتمام المسجد بتربية الطفل إلى زمن قديم، غير أنّ مؤسسة المسجد أو المدرسة القرآنية لم توجد قانونياً في المراسيم التنفيذية الجزائرية إلى سنة 1991م رغم أنضا كانت معروفة ومقصودة من أسر جزائرية كثيرة آمن بأهميتها بحكم خلفيات ثقافية واقتصادية وحتى الوضع السياسي الذي زامن ظهورها بقوة.

"إنّ المرسوم التنفيذي رقم: 81/ 94 والصادر من طرف الوزارة المكلّفة بالشؤون الدينية في مادتها الخامسة نصّ على إتاحة الفرصة للمدرسة القرآنية بالاهتمام بشريحة الأطفال ما قبل التمدرس"،وذلك لأهداف محدودة وهي:

- \* تعليم الأطفال ما تيسر من القرآن الكريم كتابة وقراءة مع الأداء السليم والفهم الصحيح.
  - \* تعليم الأطفال الأمور الضرورية من علوم الدين.
- \* تلقين الأطفال مختارات من الأحاديث النبوية الشريفة ذات الصلة الوثيقة بتنظيم الحياة وتقويم السلوك.
- \* الاعتناء بالناشئة وتعهدها خلال مراحل تكوينها، ولا سيّما في المرحلة التحضيرية ضمان لتواصل القيم الدينية غير الأجيال.

# خامساً: أشكال المدرسة القرآنية:

تعددت واختلفت أشكال المدرسة القرآنية، حيث نجد أنضا شملت كلاً من الكتاتيب والزوايا والمساجد، يقول "أحمد توفيق المدني" في كتابه "هذه الجزائر": "كان التعليم العربي الحرفي الجزائر يشمل ثلاث مراتب، أولى ويعطى في الكتاتيب ويقبل الناس عليه إقبالاً شديداً؛ فلا تجد حارة من حارات المدن والقرى، أو مضرباً من مضارب الخيام، أو دشرةً إلاّ وبها الكتاب والطالب، وكان التعليم بها بسيطاً جداً يشمل القراءة والكتابة والقرآن الشريف، وبفضل تلك الكتاتيب البسيطة كانت الأمية قليلة الانتشار بالقطر الجزائري، أمّا التعليم الثانوي والعالي؛ فكانا بالمساجد والزوايا، يتولّاها شيوخ من المشهود لهم بالعلم والدراية والنزاهة؛ فكانت الدروس الإسلامية العربية توجد في أغلب المدارس والزوايا؛ فمن أشكال المدرسة القرآنية:

<sup>1:</sup> المرسوم التنفيذي رقم: 81\_94 الصادر بعام: 1994م، الجريدة الرسمية للجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية، ع: 17 مارس 2000م، ص 23.

# 01. الكُتــــاب:

"الكُتَّاب بضم الكاف، وتشديد التاء موضع تعليم الكتاب، والجمع الكتاتيب، والكتاب عبارةً عن حجرة أو حجرتين مجاورة للمسجد أو بعيدة عنه أو غرفة في المنزل" ،وقد يبنى الكتاب خصيصاً لتعليم القرآن، ويبنيه صاحبه احتساباً لوجه الله، وطلباً لأجر الآخرة، وكما قد يبنيه المعلم أو يكتريه على مالكه ليعلم فيه بأجرة يتقاضاها من أولياء التلاميذ.

ولم يكن الكتاب منذ ظهوره حتى الآن مؤثثاً بفاخر الفرش، وإنمّا أثاثه عبارة عن حصر مصنوعة من الحلفاء، ومجموعة من الألواح الخشبية، وأقلام من قصب، وكمية من الصلصال والصمغ، وجرار للماء، وبعض الأواني البسيطة ومجموعة مصاحف، وبعض الكتب الفقهية والنحوية والصرفية والسيرة وغيرها.

فالكتاتيب عبارةٌ عن مؤسسة تربوية تعليمية، تتكوّن من حجرة أو حجرتين غالباً ما تكون ملحقة بالمساجد، وهي مكان رحيب لتحفيظ القرآن الكريم، وتعليم الأطفال القواعد والكتابة، وتلقين قيم الدين الإسلامي.

## .02 المسجد:

"المسجد هو مكان للعبادة، ومدرسة لتعليم الناس القراءة والكتابة، وتحفيظهم كتاب الله. وهو جامعة مفتوحة تعقد فيها الحلقات، ومركز إعلامي للإسلاموملجأ لمن لا ملجأ له، كما يعد أكبر معهد للدراسة؛ فلم تكن المساجد للعبادة وحدها، ولكن تؤدّى فيها أعمال مختلفة؛ فهو مكان تقام فيه الصلاة وتخطب فيه الخطب، وكان محكمة للتقاضي، والذي يهمنا الآن هو أنّه كان معهداً للدراسة، بل وأكبر مثال على ذلك مسجد عمرو في مصر؛ مسجد البصرة؛ الكوفة؛ الحرم المكي؛ المدني؛ و غيرها من المساجد تقوم مقام المدارس والجامعات"2.

إنّ للمسجد منزلة كبيرة ومهمّة في الإسلام باعتباره المقصد الأول للعبادة، وحفظ القرآن الكريم، وإقامة حلقات وندوات قرآنية، ومنزلة كبيرة في التعليم باعتباره معهداً للدراسة.

<sup>1:</sup> عبد الرحمان بن أحمد التيجاني، الكتاتيب القرآنية بندرومة ( من 1900م إلى 1977م)، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر، 1983م، ص 17.

 $<sup>^{2}</sup>$ : زغلول راغب محمد النجار، أزمة التعليم المعاصر ( نظرة إسلامية ) ط 1، مكتبة الفلاح، الكويت، 1980م، ص  $^{2}$ 

## 03. الــزوايا:

"تعدّدت تعاريف الزاوية بحسب أنواعها، أمّا ما يهمّنا هو التعريف المرتبط بالتعليم، وتعني فيه الزاوية: "ملجأ للطلبة أو العلماء المغتربين يجدون فيه المأوى مجاناً، وممّا يحتاجون إليه من الماء للشرب والوضوء وكذلك ملجأ للفقراء وأبناء السبيل" أ؛ فمن مهام الزاوية الأساسية هو التربية والتعليم، أمّا أصلها هو الرباطات، وهي الثغور التي يرابط فيها المجاهدون لحراسة الدولة الإسلامية، وأهم أعمال الرباطات في أيّام السلم هو التربية والتعليم، وقد كانت الزوايا قديماً تؤدي وظيفة المدرسة النظامية لكونما تؤدي وظيفة المدرسة في الطور الابتدائي والمتوسط والثانوي، لكن بعدها ركزت وظيفتها على تحفيظ القرآن الكريم ومبادئ القراءة والكتابة فقط، أمّا في عصرنا الحالي؛ فقد قلّ وجودها بشكل كبير، وهناك عدّة أسباب رئيسية نذكر منها: التوجّه إلى المساجد، وبعدها إنشاء المدارس القرآنية.

وعليه فالزاوية هي ذلك المأوى المجاني الذي يأوي الطلبة والمجاهدين والفقراء، من أهم ما تقوم به عملية التربية والتعليم.

## أ. الوسائل التي تستخدمها المدرسة القرآنية قديمة:

"الوسائل التي تستخدمها المدرسية القرآنية هي قديمة بقدمها؛ تقليدية؛ فبمجملها لم تتطور إلّا قليلاً، ومن تلك الوسائل: اللوح؛ الصلصال؛ الصمغ؛ الأقلام القصبية؛ المصحف الكريم أو جزءمنه؛ كتب صغيرة في الفقه؛ والقواعد والسير والتوحيد، وأدخلت حديثاً السبورة والطباشير لبعض المدارس القرآنية، يستعين بها المعلم على تعليم الأبجدية، أمّا الدفاتر وأقلام الرصاص؛ فكانت موجودة منذ مدة طويلة، ينقل فيها التلاميذ بعض الأحكام في الرسم القرآنيأو بعض الأحيان في التوحيد والعبادات أو قواعد نحوية وصرفية أو بعض القواعد الحكمية، وبعض الأذكار "2.

ممّا سبق ذكره نأتي إلى شرح أهم الوسائل القديمة التي تستخدمها المدرسة القرآنية:

2: عبد الرحمان بن أحمد التيجاني، الكتاتيب القرآنية بندرومة من ( 1900م إلى 1977م) ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1983م،ص 61.

أ: تركي رابح عمامرة، الشيخ عبد الحميد بن باديس رائد الاصلاح الاسلامي والتربية في الجزائر، ط5، المؤسسة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر،  $2021ه_-$  1422م، ص381.

# 01. اللــوح:

الوارد في المعاجم القديمة: اللوح بدون تاء بمعنى كل صحيفة من خشب، وكتف إذا كتب عليها<sup>1</sup>، مصنوعة من الخشب بأشكال مختلفة تكون صالحة للكتابة.

#### 02. الصلصال:

"طلي اللوح بالصلصال، الطيف الحر اليابس تطلب به مثلاً ألواح المسيد وهي مبللّة؛ فيتحوّل لونما إلى أبيض فاتح"2.

## 03. الصمـغ:

"مادةً لزجة كالغراء تسيل من بعض الأشجار، وتتجمّد للتجفيف، وتقبل الذوبان في الماء وتستعمل في صناعة اللوح"3.

#### 04. المصحف:

"المصحف بضم الميم وسكون الصاد وفتح الحاء اسم كتاب القرآن الكريم، يستعمل في المدارس القرآنية، يحفظ منه الأطفال السور القرآنية"4.

رغم التطور الحاصل في الوسائل التعليمية، إلا أنّ هناك بعض المدارس لازالت تحافظ على الطريقة التقليدية في التعليم؛ أي باستعمال الوسائل القديمة.

# ب. الوسائل المستعملة في المدرسة القرآنية حديثاً:

تعرف المدرسة خلال السنوات الأخيرة تحوّلاً ملحوظاً في طريق التدريس، وذلك من خلال استعمال وسائل حديثة بدلاً من تلك التقليدية التي كانت سائدة في السابق؛ فالوسائل المستخدمة في طريقة التعليم القرآني الحديثة كثيرة نذكر منها: القاعات المكيّفة؛ السبورة؛ الطاولات؛ أجهزة العرض .....

أ: أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، مج 1، ط1، عالم الكتب، القاهرة، مصر، 2008م، ص 238.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>: المرجع نفسه، ص 195.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>: المرجع نفسه، ص 200.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>: أحمد مختار عمر، المرجع السابق، ص 245.

# ج. المنهاج المتبع في المدرسة القرآنية قديماً:

"يختلف المنهج باختلاف المدرسة وباختلاف القائمين عليها، وإذا جئنا للحديث عن منهاج التعليم المتبع في المدرسة القرآنية قديماً؛ فهو طريقة مبسطة لكن تأثيرها قوي، وذلك ما لمسناه من خريجي هذه المدارس من قوّة في الأداء، وحسن مخارج الحروف، الحفظ المتقن إلى غيره من الأمور، وهو كالآتي: يلتحق الطفل في سنّ مبكرة إلى المدرسة القرآنية؛ فيحفظه شيخه الحروف الهجائية سماعاً؛ فإذا انقضى من حفظها سماعاً يشرع شيخه بتعليمه لها سورة، ويشكّل كتابتها، وذلك من خلال اللوح الخاص به، وقلمه يطلق عليه السم "القصبة"، وهكذا إلى أن يجيد كل الحروف نطقاً وكتابة، وموازاة لهذا يكون الطفل قد حفظ بعض قصار السور سماعاً من شيخه ابتداءاً من سورة الفاتحة؛ ثم الفلق؛ ثم الناس.

بعد امتلاك الطفل لمهارة الكتابة والقراءة ينتقل إلى المرحلة الثانية وهي "الإملاء"؛ فيملي عليه شيخه السورة القرآنية، الواجب حفظها ليكتب على لوحه، بعد الفراغ منها يتحقّق شيخه من صحة كتابتها ويأذن له بحفظها مع زملائه الذين هم في مثل مستواه؛ فإنّ انتهى من حفظ لوحته يعرضها على شيخه؛ فإنّ أحكم الطفل حفظها يأمره بمسح لوحه ليكتب في صباح اليوم الثاني لوحاً آخر، وهكذا يستمّر الأمر حتى يختم القرآن الكريم كاملاً"1.

# د. المنهاج المتبع في المدرسة القرآنية حديثاً:

قتم المدرسة القرآنية الأصيلة بتحفيظ القرآن الكريم وفق القراءة المعمول بها في الجزائر ورش عن الإمام نافع، وما يترتب عن ذلك من تعليم لأحكام التلاوة، والتفسير وغيره، كشرح متن الجزرية، وتعمل المدرسة على تخريج نشئ حافظ لكتاب الله تعالى، متفوّق في دراسته، سليم العقيدة، صحيح العبادة، نافع لنفسه ومجتمعه، محب لوطنه.

ولكن لم تعدّ المدرسة القرآنية اليوم مقتصرة فقط على تحفيظ القرآن الكريم، بل أضحت تضاهي باقي المدارس التعليمية في تنوع برامجها، حتى باتت منافساً قوياً للأقسام التحضيرية وحتى دور الحضانة؛ فخرجت بذلك المدرسة القرآنية عن هدفها الأسمى ألا وهو ختم القرآن الكريم إلى أهداف أخرى؛ فمن المدارس من جعل القرآن الكريم جزءاً صغيراً من برنامجه وأضاف إليه البرنامج الخاص بالأقسام التحضيرية المسطرة في

<sup>1:</sup> عبد الجليل ساقني، ومحمد ساقني، مناهج وآليات التعليم بالمدارس القرآنية بالتيديكلت، مج: 10، ع: 03، مجلة آفاق علمية، المركز الجامعي تامنغست، 2018م، ص ص 218 و222.

منهاج وزارة التربية والتعليم، ومنهم من اتبع برنامجاً خاصاً به رسمه بدون أي دراسة مسبقة خاصة المدارس الخاصة.

والجدول الآتي يوضح برنامج إحدى المدارس القرآنية الحديثة:

| 15:00 –14:30 | 14:00 -13:00   | 11:30-9:30 | 9:00 - 8:30 | التوقيت  |
|--------------|----------------|------------|-------------|----------|
|              |                |            |             | الأيام   |
| حساب         | أتعرف على      | حديث شريف  | قرآن كريم   | الأحد    |
|              | الحروف + أتدرب |            |             |          |
|              | على الخط       |            |             |          |
| قراءة        | أتدرب على الخط | عبادات     | قرآن كريم   | الإثنين  |
| قراءة        | خط+ نشاط علمي  | حديث شريف  | قرآن كريم   | الثلاثاء |
| أناشيد       | خط+ قراءة      | عبادات     | قرآن كريم   | الأربعاء |
| رسم + تلوین  | حساب           | أناشيد     | قرآن كريم   | الخميس   |

من خلال هذا البرنامج نلاحظ أنّ جزءاً منه قد أخذ من برنامج المدرسة القرآنية القديمة، والجزء الآخر قد حاكى فيه برنامج الأقسام التحضيرية، وهذا بغية حفظ ما تيسّر من القرآن الكريم، والحديث النبوي الشريف، وامتلاك الأطفال بعض المهارات اللغوية كالقراءة؛ والكتابة؛ وتطويرها؛ وغرس القيم النبيلة؛ والترفيه عنهم بواسطة حصة الأناشيد والتلوين والرسم.

من خلال هذا التنويع في البرنامج نلاحظ أنّ المدرسة القرآنية الحاكية للأقسام التحضيرية الستطاعت أن تتفوّق على نظام المدرسة القرآنية الأصيلة.

# مجالات إعداد الطفل في المدرسة القرآنية:

"إنّ دخول الطفل إلى المدرسة القرآنية ليس فقط لتدعيم التربية العائلية وتعزيزها وتدارك جوانب النقص فيها، بل كذلك تحضيراً وإعداد الطفل من أجل دخوله إلى المدرسة الابتدائية، حيث أنّ البرنامج السنوي المقدم يراعى شخصية الطفل وقدراته والمناهج التربوية التي يسير عليها المعلم في المدرسة القرآنية،

وذلك بمدف إعداد الطفل وتميئة للدخول المدرسي من جميع الجوانب المعرفية واللغوية والكتابية والاجتماعية والنفسية"1.

# الإعداد النفسي والاجتماعي:

"يُعتبر عمل معلم المدرسة القرآنية مكمّلًا لعمل الأسرة أو مصحّحاً لها، ولتحقيق ذلك ينبغي أن يكون المعلم بمثابة القدوة التي يقتدي بها الأطفال في لغتهم، وسلوكهم فيقوم المعلم هنا بدور إخراج الطفل تدريجياً من التمركز حول الذات إلى الاندماج والتفاعل الاجتماعي، ويكون هذا عن طريق الألعاب الجماعية والأنشطة التربوية التي يشترك الأطفال في أدائها، كما يقوم معلم المدرسة القرآنية بغرس الروح الإسلامية في نفوس الأطفال، وذلك بتوجيه سلوكاتم، وتمذيبها بما يتلاءم مع طبيعة مجتمعنا المسلم؛ وبالتالي الوصول بهم إلى التعامل مع الغير بمقتضاها والخروج بهم من تمركزهم حول ذاتهم؛ فالبرنامج السنوي للمدرسة القرآنية هو محاولة جعل الطفل أكثر تفتّحاً واندماجاً مع زملائه ومحيطه في مواقف متعدّدة" وبجهذا فإنّ منهاج المدرسة القرآنية ليس الغرض منه تزويد الطفل بمبادئ القراءة والكتابة والحساب فقط؛ أي المبادئ المعرفية، وإنّما يتعدّى ذلك إلى كونه مرحلة تحضيرية لدخول طفل المدرسة الابتدائية، وذلك يكون من خلال إعداده نفسياً واجتماعياً، حتى يتلاءم جيّداً مع محيطه الجديد في تعامله مع المعلمين والمنهجية التي يتبعونها وفي تفاعله مع زملائه الجدد.

# الإعداد اللغوي:

"بتواجد الطفل بالمدرسة القرآنية يكون قد تحصل على عدد كبير من المفردات وفهمها بوضوح وربطها مع بعضها البعض في جمل ذات معنى، وبذلك يتحسن التعبير اللغوي عنده، ويختفي الكلام الطفيلي مثل الجملة الناقصة، الأبدال، وغيرها. ويزداد فهم كلام الآخرين ويستطيع الطفل الإفصاح عن حاجاته وخبراته فاللّغة من أهم الأنشطة التي ترتكز عليها المدرسة القرآنية لكونها أداة اتصال وتواصل من جهة؛ ولأنّ تأثيراتها تمتدّ على مستوى البنية الذهنية للأطفال من جهة أخرى؛ فأطفال سن الرابعة والخامسة عندما يلتحقون

 $<sup>^{0}</sup>$ : سامي، المدارس القرآنية تستقطب الأطفال أصبحت تنافس دور الحضانة، محرّك بحث إخباري، جزايرس، المشوار السياسي، يوم:  $^{0}$ 05 ديسمبر  $^{0}$ 2013م، على الساعة:  $^{0}$ 15 مساءاً، يوم:  $^{0}$ 15 جوان  $^{0}$ 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:  $^{0}$ 16 https://www.djazairess.com

<sup>2 :</sup> وثيقة مرجعية للتعليم التحضيري صادرة عن مديرية التعليم الأساسي لوازرة التربية أوت 1990م، ص 29.

بالمدرسة القرآنية؛ فإخم يمتلكون رصيداً لغوياً للتعبير عن حاجاتهم ومطالبهم الأساسية، لكن بقدر الإشارة إلى أنّ هذا الرصيد اللغوي يختلف من طفل لآخر كمّاً ونوعاً، وذلك مرتبطاً بظروف الأسرة الاجتماعية والثقافية، وباعتبارها المادة الأساسية في المدرسة القرآنية؛ فإنّ الطفل يطلع على ألفاظه وكلماته الكثيرة ليمتلك رصيداً لغوياً ثرياً، كما يتعلّم كذلك القراءة الجيّدة، ويألف سماع الأصوات والنطق بها في تسلسل زماني ومكاني ، وإدراك حدود الكلمة وشكلها العام وإشعاره بأنّ كل كلمة مكتوبة ترمز إلى كلمة منطوقة كما تسعى هذه المرحلة من التعليم إلى مساعدة الأطفال للتخلّص من أهم عيوب النطق وكسبهم رصيداً لغوياً يساعدهم على ممارسة القراءة اللفظية في مرحلة المدرسة الإبتدائية"1.

إذا يمكننا القول أنّ المدرسة القرآنية تقوم بدورٍ هامٍّ في إعداد الطفل لغوياً، من خلال تعزيز وإثراء وتثبيت الكتابات اللغوية مع تصحيح لغته وتهذيبها، كما تقوم كذلك بتنظيم لغته، وإعطائه ما يحتاجه من ألفاظ وصيغ للتعبير عن أفكاره وتدريبه على الحوار والتخاطب مع الآخرين.

# الإعداد الكتابي ( الكتابة):

يقوم معلم المدرسة القرآنية بتعليم الطفل الكتابة، وذلك من خلال اعتماده على مجموعة من التمارين التي تعدّ الطفل نفسياً وحركياً إلى ممارسة الكتابة الحقيقية مستقبلاً، وذلك بتدريبه على مسك القلم والتخطيط به، وضبط اتجاه بداية برسم خطوط عشوائية إلى رسم خطوط هادفة من أجل التحكّم في عضلات الأصابع، وتقوية التأخّر الحسي والحركي، ويتعلّم الطفل المبادئ الأولية للكتابة من خلال توجيهه من قبل معلمه بداية بكتابة الحروف الأبجدية من الألف إلى الماء.

"إذن فالمنهج المتبع في المدرسة القرآنية هدفه هو؛ تهيئة الطفل في التمرّن على الكتابة السليمة والصحيحة وذلك حتى يصبح الطفل مالكاً لفن خطي يجعله يبدع في المستقبل ويندمج مع برامج المدرسة الابتدائية"2.

## الإعداد القرائي (القراءة):

القراءة هي عملية عقلية انفعالية دافعية تشمل تفسير الرموز والرسوم التي يتلقّاها القارئ عن طريق عينة، وفهم المعاني، الربط بين الخبرة السابقة وهذه المعاني، والاستنتاج والنقد والحكم والتفوّق وحل

<sup>1:</sup> وثيقة مرجعية للتعليم التحضيري صادرة عن مديرية التعليم الأساسي لوازرة التربية أوت 1990م، المرجع السابق، ص 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>: وثيقة تربوية مرجعية للتعليم التحضيري صادرة عن مديرية التعليم الأساسي لوازرة التربية أوت 1990م، المرجع السابق، ص 34.

المشكلات؛ وأنّ الإعداد للقراءة يبدأ قبل دخول الطفل للمدرسة بفترة طويلة؛ فالطفل قبل أن ويبدأ الكلام يتّخذ له صوراً أوّلية للاتّصال مع البيئة ومع الآخرين من حوله، ومنذ هذه اللحظة حتى حين دخوله للمدرسة يكون إعداده للقراءة ذا جوانب متعدّدة وخلال سنوات قصيرة يتقدّم الطفل من مرحلة مجرّد النظرة إلى الصورة في كتابه الأول، ولا تمضي فترة قصيرة حتى يتمكّن من الاستماع والقراءة، بل وتمكّنه من أن يردد ما تعلّمه.

# أهمية المدرسة القرآنية في تطوير النمو المعرفي لدى المتعلّم:

كانت هذه المدارس أكثر أقدمية؛ لأنّ العلاقة بين الدين والدراسة علاقة وطيدة؛ فالآيات الأولى التي نزلت على الرسول صلى الله عليه وسلم تمجد العلم و المعرفة، و هي قوله تعالى: ﴿اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي عَلَمْ بِالْقَلَمِ ﴿٤ ﴾ عَلَمْ الْإِنْسَانَ مَا فَرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ﴿٣ ﴾ الَّذِي عَلَّمْ بِالْقَلَمِ ﴿٤ ﴾ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿٥ ﴾ أَذُ يَعْلَمُ ﴿٥ ﴾ أَنْ يَعْلَمُ ﴿١ أَنْ يَعْلَمُ مِنْ عَلَقُ مِنْ عَلَقٍ مِنْ عَلَقٍ مِنْ عَلَمْ مِنْ عَلَقٍ مِنْ عَلَمْ مِنْ عَلَمْ مِنْ عَلَقٍ مَنْ عَلَقٍ مَنْ عَلَمْ مُوا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ مُنْ أَنْ عَلَمْ مُنْ عَلَقُ مَنْ عَلَقُ مَنْ عَلَيْكُمْ مُنْ عَلَقُ مَنْ عَلَقُ مَنْ عَلَيْ عَلَمْ مُنْ عَلَقُ عَلَمْ عَلَيْكُمْ مُنْ عَلَقُ مَنْ عَلَقُ مَنْ عَلَقُ مَنْ عَلَقُ مَنْ عَلَقُ مُنْ عَلَقُ عَلَى اللَّهُ عَلَمْ عَلَقُ عَلَمْ عَلَقُ عَلَقُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَقُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَقُ عَلَيْكُمْ عَلَقُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَقُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَمْ عَلَقُلُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى الْعَلَمْ عَلَيْكُمْ عِلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُو عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

ولهذه الأخيرة أهمية كبيرة في تعليم الأطفال وإعدادهم للمرحلة الابتدائية، وهي تعلّم القرآن للأطفال، حيث أصبح هذا الأخير فعلاً تربوياً يخدم تنمية الذاكرة والنمّو المعرفي لدى الطفل.

- \* كانت المدرسة بمثابة الحضانة بالنسبة للأطفال في السن التحضيري.
  - \* تعمل على تفتيح الأطفال معرفياً.
  - \* تعليم الكتابة والقراءة وتعويد الطفل على الحفظ والاسترجاع.
    - \* تعليم مبادئ الدين الإسلامي والقرآن الكريم وتحفيظه.
- \* تزويد الطفل بالمعارف وتعليمه القراءة والكتابة ونطق الحروف والكلمات.
  - \* إمداد الطفل بإطار سلوكي معياري حسب الشرائع الدينية.
    - \* تعليم الأطفال أحكام الدين.
- \* الطفل في هذه المــدارس هو محور العملية التربوية، لذلك ركّز على ضرورة تنمية قدراته الحسية والخلقية والمعرفية.

 $<sup>^{1}</sup>$ : سورة العلق، الآية  $^{1}$ 

وتعتبر مرحلة الطفولة من أخطر وأهم المراحل في الحياة الإنسان، لذلك كان لزاماً على المربّين أن يعرفوا اهتمامهم في تربية الصغار، وتعليمهم كتاب الله عزّ وجلّ؛ لأنّ به يتعلّم توحيد ربّه، ويأنس بكلامه، وينشأ نشأة صالحة مستقيمة على حب الخير.

# معلم المدرسة القــرآنية:

هو موظف في قطاع الشؤون الدينية، يكون حافظاً للقرآن الكريم ومتقناً لأحكام التجويد، أمّا بالنسبة لتحصيله الدراسي؛ فهو غير محدّد بمستوى معيّن، يمكن أن يكون المعلم مؤذن حافظ للقرآن الكريم، وهنا تأخذ بعين الاعتبار أقدميته في هذه الوظيفة، من مهامه تعليم القرآن الكريم للصغار والكبار، وتعليم المبادئ الأساسية لفقه العبادات، بالإضافة إلى تعليم أسس القراءة والكتابة.

معلم القرآن الكريم هو مربي وقدوة للطفل، لهذا يجب أن يهتم بسلوكه القويم، وحسن سمته، وأن يعمل على ترسيخ صورة بصرية إدراكية للرجل الفاضل في ذهن الطفل خاصة وأنّ الطفل لازال صغير السن، وفي مرحلة الإدراك الحسي المجرّد من التعميم؛ وبالتالي فإنّه يتعلّم بالتقليد أو القدوة التي يأخذها من الوالدين أوّلاً ثم من المعلم ثانياً.

"فمعلم القرآن، قال فيه الرسول صلى الله عليه وسلم: "خيركم من تعلم القرآن و علمه"، ويلجأ المعلم القرآن، إلى أنجب التلاميذ وأكثرهم حفظا للقرآن الكريم، كي يساعده في حصص التسميع لزملائه الباقين، حيث يسمّى هذا التلميذ بالمؤدب وهو بمثابة كبار الصبية النبيهين والفطنين "1.

كيفية إثراء مهارة القراءة والكتابة والحفظ لدى المتعلم في المدرسة القرآنية:

01. مهارة القراءة:

<sup>1:</sup> ميلودي حسينة، دور المدرسة القرآنية في تربية وتحضير الطفل للتمدرس في المرحلة الإبتدائية، مجلة حقوق معرفية للعلوم الاجتماعية والإنسانية، ع:1، جانفي 2020م، ص 207

إِنَّ القراءة هامِّة جداً لتنمية ذكاء أطفالنا؛ فإنَّ أُوّل كلمة نزلت في القرآن الكريم هي ( اقرأ)، لقوله تعالى: ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ اللَّكُرَمُ ﴿ ٢﴾ تعالى: ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الْأَكْرَمُ ﴿ ٢﴾ اقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ﴿ ٣﴾ الَّذِي عَلَمَ ﴿ ٤ ﴾ عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ ٥ ﴾ ﴿ اللَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ ﴿ ٤ ﴾ عَلَمُ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ ٥ ﴾ ﴿ اللَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ ﴿ ٤ ﴾ عَلَمُ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ ٥ ﴾ ﴿ اللَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ ﴿ ٤ ﴾ اللَّذِي عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ الْمُسْانَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللللللْمُ الللللْمُ الللْهُ اللللْهُ اللللْمُ الللْهُ الللْهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُولِي الللْمُ الللْمُ اللللْم

والقراءة تحتل مكان الصدارة من اهتمام الانسان، باعتباره الوسيلة والأسلوب الأمثل لتعزيز قدراته الإبداعية الذاتية، وتطوير ملكاته استكمالاً للدور التعليمي للمدرسة، وفيها يلي بعض التفاصيل لدور المدرسة القرآنية في إثراء مهارة القراءة، والقراءة هي عملية تعويد الأطفال كيف يقرؤون وماذا يقرؤون، حيث لابد أن نبدأ بغرس حب القراءة، والميل لها في نفس الطفل والتعرّف على ما يدور حوله منذ بداية معرفته للحروف والكلمات، ولذا فمسألة القراءة مسألة حيوية بالغة الأهمية لتنمية ثقافة الطفل؛ فعندما نحبب الأطفال في القراءة نشجع في الوقت نفسه الإجابية في الطفل، وهي ناتجة عن القراءة من البحث والتثقيف، فحب القراءة يفعل أشياء كثيرة، فإنّه يفتح الأبواب أمامهم نحو الفضول والاستطلاع، وينمّي رغبتهم لرؤية أماكن يتخيلونها ويقتل مشاعر الوحدة والملل.

والهدف من القراءة أن نجعل الأطفال مفكرين باحثين مبتكرين يبحثون عن الحقائق والمعرفة بأنفسهم، فالقراءة مفتاح باب الرشد العقلي والمعرفي للطفل؛ لأنّ من يقرأ في المدرسة القرآنية ينفذ أوامر الله عزّ وجلّ في كتابه الكريم والقراءة هامّة لحياة أطفالنا؛ فكل طفل يكتسب عادة القراءة وسيدعم قدراته الإبداعية والإبتكارية باستمرار، وهي تكسب كذلك الأطفال حبّ اللغة، واللغة ليست وسيلة تخاطب فحسب؛ بل هي أسلوب للتفكير.

وهناك أساليب كثيرة لتنمية مهارة القراءة وإثراءها لدى الطفل منها:

- \* "تدريب الأطفال على القراءة المعبرة والممّثلة للمعنى، حيث حركات اليد وتعبيرات الوجه والعينين، وهنا تبرز أهمية القراءة النموذجية من قبل المعلم في جميع المراحل يحاكيها الطلاب.
  - \* الاهتمام بالقراءة العامّة؛ فالطالب لا يجيد الأداء الحسن إلا إذا فهم النص.
- \* تدريب الأطفال على القراءة السليمة من حيث مراعاة الشكل الصحيح للكلمات، ولاسيّما القرآن الكريم.
- \* تدريب الأطفال على الشجاعة في مواقف القراءة، ومزاولتها أمام الآخرين بصوتٍ واضح كأن يقرأ سور قرآنية أمام زملائه دون تلجلج أو تلعثم أو تهيب أو خجل، وكذلك تؤكد على أهمية خروج الطفل ليقرأ أمام زملائه وأيضاً تدريب، الطفل على الوقفة الصحيحة، وعدم السماح للطفل أن يقرأ قراءة جهرية.

 $<sup>^{1}</sup>$ : سورة العلق، الآية ا  $_{-}$  ه

- \* تدريب الطفل على القراءة بسرعةٍ مناسبة، وبصورة مناسب.
- \* تشجيع الأطفال المتميّزين في القراءة بمختلف الأساليب كالتشجيع المعنوي، وخروجهم للقراءة في المسابقات.
- \* غرس حب القراءة في نفوس الطلاب، وتنمية الميل القرائي لديهم، ووضع المسابقات والحوافز لتنمية هذا الجيل.
- \* علاج الطلاب الضعاف وعلاجهم يكون بالتركيز مع المعلم أثناء القراءة النموذجية والصبر عليهم وأخذهم باللّين والرفق $^{1}$ .

## 02. مهارة الكتابة:

تعتبر الكتابة وسيلة من وسائل الاتّصال التي عن طريقها يستطيع الطفل أن يسجّل ما يودّ تسجيله من الوقائع والحوادث ونقلها للآخرين.

ولهذه الأهمية أصبح تعليم الكتابة، وتعلّمها يمثّل عنصراً أساسياً في العملية التربوية، بل نستطيع القول أنّ القراءة والكتابة من الوظائف الأساسية للمدرسة، ولعلّ تدريس الأطفال على الكتابة الصحيحة يرتكز أساساً على العناية بأمور ثلاثة هي:

- \* قدرة الطفل على الكتابة الصحيحة إملائياً.
  - \* إجادة الخط.
- \* قدرته على التعبير عمّا لديه من أفكار بوضوح وثقة.

وهذا يعني أنّه لابّد أن يكون المتعلّم قادراً على رسم الحروف رسمياً صحيحاً وإلاّ اختلفت الحروف، وتعذّرت القراءة، وأن يكون قادراً على كتابة الكلمات بالطريقة التي توادع عليها أهل اللغة.

ومن الأساليب والمهارات التي لابّد على المعلم أن يدرب المتعلّمين عليها، وأن يعوّدهم عليها وعلى ممارستها بشكل سليم هي:

\* "جلوس التلميذ جلسةً صحيحة عند الكتابة، بحيث يكون ما بين عينه والشيء الذي يكتب عليه ثلاثون سنتيمتراً.

<sup>1:</sup> بلهاين نجية، المدرسة القرآنية و دورها في تطوير النمو المعرفي لطفل ما قبل المدرسة من وجهة نظر معلمي المدارس القرآنية، مذكرة ماستر، تخصص علم الاجتماع، جيجل،2015م - 2016م، ص 75.

- \* إمساك القلم مسكة صحيحة، وذلك بأن يجعله بين أصابع يده اليمني، وعلى المعلم أن يحاول منع المتعلّم الكتابة باليد اليسرى.
  - \* تعويد التلاميذ على كتابة علامات الترقيم وتوظيفها في موضعها السليم.
- \* تدريب التلاميذ على كتابة الحروف المتشابحة نطقاً المختلفة كتابة مثل:الذال؛ والظاء؛ والسين؛ والصاد؛ التاء؛ والطاء؛ والدال؛ والضاد، حيث يتم تعليم كتابة هذه الحروف بالتركيز على الجانب الكتابي مقروناً بالنطق دون تعليل، ومن هذا القبيل أيضاً كتابة الحروف المختلفة نطقاً المتشابحة كتابة مثل:الرّاء؛ الزاي؛ التاء؛ والثاء؛ السين؛ والشين؛ الصاد؛ والضاد؛ العين؛ والغين .....إلخ"1.
- \* تدريب المتعلمين على كتابة التاء المربوطة؛ والتاء المبسوطة، وكتابة الهاء المتطرّفة؛ والتاء المربوطة، والألف المائية؛ والألف الملساء، ومنها التفريق بين كتابة واو الجماعة والواو التي هي لام الفعل مثل: يدعو؛ يرجو؛ يدنو؛.....
- \* كتابة كل حرف من الحروف العربية مبتدئاً من نقطة البداية في كتابة الحروف.ولا يكتفي بكتابة الحرف بشكل سليم، بل عليه أن يتعوّد كتابته من بدايته إلىنهايته ولا يصح أن يكتبه من النهاية أو الوسط إلى البداية.

## 03. مهارة الحفظ في الذاكرة:

"يعتبر النمو المعرفي والعقلي للطفل مهمة القائمين على تربيته بمعرفة خصائصه ومظاهره تفيد إلى حدٍّ بمكن وتعتبر بعيد في تعلّم الطفل واختيار أكثر الظروف الملائمة للوصول بقدراته واستعداداته إلى أقصى حدٍّ ممكن وتعتبر مهارة الحفظ من المهارات الأساسية للاحتفاظ بالمعلومات والمعارف والخبرات التي يتلقّاها الطفل أثناء تعلّمه في الذاكرة والتي تعتبر كغبرها من العمليات العقلية تنمو وتتطوّر، وتتّصف ذاكرة الطفل في السادسة بأخّا آلية: معنى ذلك أن تذكر الطفل لا يعتمد على فهم المعنى، وإنّما على التقيّد بحرفية الكلمات وتتطوّر ذاكرة الطفل نحو الذاكرة المعنوية ( العقلية ) التي تعتمد على الفهم وذاكرة الطفل ذات طبيعة حسية مشخصة في البداية؛ فهو يتذكر الخيرات التي تعطى له بصورةٍ مشخصة ومحسوسة وعلى شكل أشياء واقعية فلو عرض أمام الطفل أشياء وصور وكلمات مجرّدة وطلب منه بعد عرضها مباشرة أن يذكر ما حفظه منها، لوجدناه يذكر الأشياء والصور والأسماء المشخصة أكثر من تذكره للأعداد والكلمات المجرّدة"2.

## أساليب المدرسة القرآنية في تعليمية القرآن الكريم:

 $<sup>^{1}</sup>$ : بلهاین نجیة، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>. 75–73</sup> فسه، ص ص $^{2}$ : المرجع نفسه، ص

# 01. أسلوب المراجعة : وينقسم إلى قسمين:

## أ. المراجعة العميقة:

"وتكون هذه المراجعة بتأنِّ ودّقة، وتحصّل بقراءة الآية كلمة مع مراعاة القواعد وتقسيم الآيات حسب علامات الوقف والإبتداء،وهذه النوع من المراجعة يكون مع المحفوظات الجديدة"1.

#### ب. المراجعة السطحية:

"وهي المراجعة السريعة للآيات بسبب وجود كثرة المحفوظات، وإنّ قراءة هذه المحفوظات يكون بمدّة قصيرة للربط بين الصفحات والأجزاء بهذه المدة، مع ذلك ينبغي مراعاة قواعد التجويد والوقف والإبتداء ولو بسرعة"<sup>2</sup>.

"وعلى الحافظ أن يراجع محفوظاته بهاتين الطريقتين حسب الفرصة الزمانية المناحة له، وكذلك حسب إتقانه، وضعفه في بعض الأجزاء أو السورة المحفوظة؛ فإن كان الحفظ جيّداً ومتقناً يقرأ بسورة سطحية وسريعة، وإن كان الحفظ ضعيفاً وغير متقن يقرأ أو يراجع بصورة عميقة مركّزة"3.

# 02. أسلوب التلقين:

"لقد كان أسلوب التلقين من أهم الأساليب الشريعة الإسلامية لتحفيظ النشأ القرآن والحديث الشريف" 4. "وهي عبارة عن السيئة المنهجية الشرعية لتعليم الألفاظ القرآنية بأن يقرأ الشيخ الآية ويتلقّاها التلميذ عنه بسمعه وفؤاده؛ فالتلقي بهذا هو العملية المكملة لعملية التلقين، إذ التلقين من الشيخ والتلقي من التلميذ "5؛ "حيث يستخدم في الصفوف الأوّلية كثيراً، ونجاح هذا الأسلوب يعتمد على تناسب مقاطع

<sup>.</sup> السيد مهدي الحسيني، أساليب ومقدمات الحفظ، ط1، دار السيدة رقية للقرآن الكريم، 1432هـ–2011م، ص 40 .

 $<sup>^{2}</sup>$ : السيد مهدي الحسيني، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>: المرجع نفسه، ص 41 .

<sup>4:</sup> عبد الرحمان بن أحمد التيجابي، الكتاتيب القرآنية بندرومة من 1900م- 1977م، ص 56.

<sup>5:</sup> محمد بن أحمد بقازي، تقويم طرائق التعليم في الحلقات القرآنية وأثرها التربوي على المعلمين، ط1، رابطة العالم الإسلامي، الهيئة العالمية ال

الآية، حيث يستطيع التلاميذ ترديدها خلف المعلم بطريقة جماعية تلقينية متناغمة مع دّقة الألفاظ وصحّتها ووضوحها"1.

ومن خلال ما ذكرناه أعلاه نستنتج أنّ هذا الأسلوب يعتمد على قراءة المعلّم للآية كاملةً نطقاً، قبل شروع المتعلّم في الحفظ حتى يتضمّن سلامة تلقيه لنص القرآن الكريم أولاً وحسن أدائه ثانياً.

# 03. أسلوب إخلاص النية لله عزّ وجلّ:

وهي أن تكون نيّتك من حفظ القرآن الكريم وتعلّمه وتعليمه هي طلب الأجر والمثوبة من الله عزّ وجلّ، والفوز بجنّته والحصول على مرضاته؛ فلا أجر ولا ثواب لمن قرأه وحفظه دون نية.

قال الله تعالى: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا ﴿٢٣﴾ ٤٠.

وقال عليه أفضل الصلاة والسلام: قال الله تعالى: "أنا أغْفى الشُّركاءِ عَنِ الشِّرِكِ، مَن عَمِلَ عَمَلًا أشْرَكَ فيه مَعِي غيرِي، تَرَكْتُهُ وشِرْكَهُ. ". رواه مسلم

فأيّ عملٍ لا يبتغي به وجه الله فهو مبتور لا فائدة منه ولا جدوى منه، بل يكون عليه يوم القيامة حسرة وندامة؛ لأنّه طلب بذلك العمل لغير الله؛ فيأخذه ممن صرف له؛ فإن صرفت لبشر ليقال حافظ، فيقال له يوم القيامة، حفظت ليقال حافظ، وقد قيل فيجرّ فيسحب على وجهه في النار 3.

فأسلوب الإخلاص هنا يعتمد كل الاعتماد على صدقة النية لله عزّ وجلّ؛ فحافظ القرآن يحفظ من أجل الثواب والأجر، وليس من أجل أن يقال عنه حافظ.

## 04. أسلوب الحفظ:

أ: محمد بن أحمد بقازي، تقويم طرائق التعليم في الحلقات القرآنية وأثرها التربوي على المعلمين، ط1، رابطة العالم الإسلامي، الهيئة العالمية للكتاب والسنة، جدة، 1439هـ -2018م، ص 73.

 $<sup>^2</sup>$ : سورة الفرقان، الآية  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ : جمال ابراهيم القريش، طرائق تدريس القرآن الكريم والتجويد، مكتبة طالب العلم، ط 1، 2015م  $^{-1436}$ ه، ص 32.

كان الحفظ في الواقع من أهم شروط العلم عند المسلمين، وربّماكان ذلك راجعاً إلى حاجاتهم إلى الاعتماد على الذاكرة أكثر الاعتماد على الكتابة، وقد كانوا يفتخرون بالعلم الذي حوته الصدور، وبما حواه القدر لا بما حواه القنطر، بل كان بعض علماء المسلمين يرى البدء بالحفظ قبل الفهم؛ فكان يقال: " أوّل العلم الصمت والثاني الاستماع، والثالث الحفظ، والرابع العقل والخامس النشر على عكس بعضهم الذين يرون أنّ البدء بالفهم ثم الحفظ ثم العمل ثم النشر 1.

وعلى ضوء القول السابق نستنتج أنه في القديم كانوا يعملون على تخزين القرآن الكريم في الذاكرة والقلب لا في الألوان، وكان البعض منهم يرى أنّ الحفظ يسبق الأهم.

# طــرق تحفيظ القرآن الكريم:

تعتمد المدارس القرآنية في تدريس القرآن الكريم على طريقتين إحداهما جماعية والأخرى فردية:

## أ. الطريقة الجماعية:

في هذه الطريقة يقوم المعلم بتحديد عينة من التلاميذ، ويتلو عليهم آيات معينة، وبعدها يطلب المدرس من التلاميذ أن يعيدوا تلاوتها الواحد تلو الآخر، ثم يكلفهم بحفظها ليستمع إليهم فيما بعد.

"ويسعى المعلّم في هذه الطريقة إلى رفع مستوى الأداء عن طريق الحفظ في مجموعات، إذ يعتمد التلميذ على تكرار التلاوة على المدرس عدّة مرّات حتى تترسّخ الآيات في آذانهم، ومن بين إيجابيات الطريقة الجماعية"2.

- \* "رفع مستوى الأداء والمحافظة على أحكام التجويد".
- \* وقليل نسبة اللحن بنوعية ( الجليو الحفي ) لدى الطلاب لتسهيل اكتشاف الخطأ في التلاوة ومن قبل المدرّس التلميذ.
  - \* سهولة حفظ الطلبة للمقطع نظراً لتكرره عليه.
  - \* سهولة استخدام لوح الكتابة لتوضيح الأحكام.

 $<sup>^{1}</sup>$ : عبد الله بن الدائم، التربية عبر التاريخ من العصور القديمة حتى آوائل القرن  $^{20}$ ، ص  $^{185}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ : محمد أحمد بقازي، تقويم طرائق التعليم في الحلقات القرآنية وأثرها التربوي على المعلمين، ماليزيا، ط $^{2018}$ ، م $^{2018}$ ، ص $^{2018}$ 

<sup>3:</sup> عبد الجليل ساقني، مناهج وآليات التعليم بالمدارس القرآنية بالتيديليكت، المركز الجامعي تامنغست، مجلة آفاق علمية،مج: 10، ع:03، 2018/12/08م، ص 219.

- \* قدرة المدرّس على متابعة طلابه أداء وحفظاً وسلوكاً في هذه الطريقة أفضل من أي طريقة أخرى.
  - \* إمكانية بيان معاني الكلمات الغامضة، وإلقاء بعض التوجيهات حول الآيات المتلوة.

# "وتتمثّل سلبياتها في"1:

- \* عدم مراعاة الفروق بين التلاميذ لعدم إفساح المجال أمام الطلبة المتفوّقين.
- \* عدم إمكانية قبول من يأتي من التلاميذ الجدد بعد البدء في الحلقة لعدم قدرة المدرّس على التعامل مع أكثر من مجموعة في نفس الوقت.
  - \* الحاجة إلى إمكانيات بشرية ومادية أكثر، مثل: تعدّد المدرسين والموجّهين.
- \* تأثّر هذه الطريقة بغياب التلميذ؛ لأنمّا إما أن تتأخّر الحلقة لإعادتها للغائبين، وإمّا أن ينتقل الطالب الغائب إلى حفظ المقطع الذي وصل إليه بقية الطلبة مع حفظه للمقطع السابق.

#### ب. الطــريقة الفردية:

"يتم فيها فتح المجال أمام الدارسين للتنافس والانطلاق في التلاوة والحفظ كل حسب إمكاناته التي وهبه الله تعالى إيّاها، ويكون ذلك تحت إشراف المدرس، حيث أنّه يقوم بتلاوة جزء من القرآن الكريم على الدارس الذي يريد تحفيظه، وبعدها يقوم التلميذ بحفظ الجزء الذي يريد حفظه، ثمّ يقوم بتسميعه على الأستاذ منفرداً"2.

وعليه فالطريقة الفردية تعتمد على الطلبة في الحفظ، حيث يقوم المدرس بتقويم التلاوة وتصحيحها، مع إعطاء النصائح والإرشادات التي تساعد على الحفظ الجيد الخالي من الأخطاء.

"ومن إيجابياتها"<sup>3</sup>:

- \* مراعاة الفروق الفردية بين الدارسين وإفساح المجال أمام ذوي القدرات الجيّدة للتقدّم في الحفظ.
- \* إمكانية استقبال الدارسين الجدد دون أن يؤثّر ذلك على سير الدرس على عكس الطريقة الجماعية.
  - \* تتميز هذه الطريقة بقدرتها على استيعاب التلاميذ في مستويات مختلفة في نفس الوقت.

. 26 مؤسسة المنتدى الإسلامي، المدارس والكتاتيب القرآنية وقفات تربوية وإدارية، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>: المرجع نفسه، ص 219.

<sup>3:</sup> محمد أحمد بقازي، تقويم طرائق التعليم في الحلقات القرآنية وأثرها التربوي على المعلمين، ط1، رابطة العالم الإسلامي، البيئة العالمية للكتاب والسنة، جدة، 1439هـ-2018م، ص 176.

\* إفساح المجال أمام المتميزين منهم دون الإساءة إلى الآخرين.

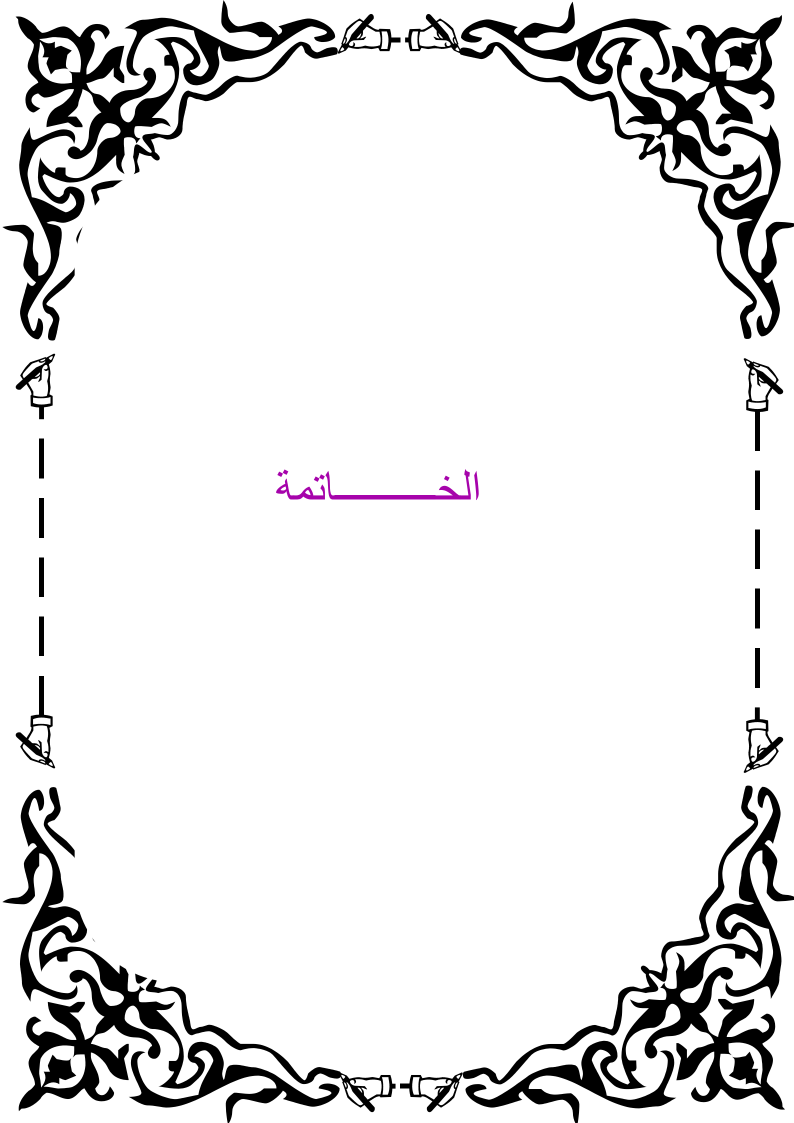
 $^{1}$ وها سلبيات أيضاً تتمثّل في $^{1}$ :

- \* إستغراق الدارسين مدّة طويلة في سورة واحدة.
- \* إرهاق المعلم، بحيث لا يستطيع استيعاب جميع الدارسين.
- \* ضعف مستوى الأداء عند الدارسين، وكثرة الأخطاء الجليّة والخفية.
  - \* صعوبة متابعة المعلم للدارسين.
- \* ومن سلبيات الحفظ الفردي أيضاً، أنّه قليل الجدوى؛ لأنّ المدارس عندما يقوم بالحفظ بمفرده، وتكون لديه انشغالات ودعته نفسه إلى التأجيل وسرعان ما تفتر عزيمته.
  - \* ضعف مستوى متابعة المدرّس للطلاب.

وأيّا كانت الطريقة؛ فإنّ تحفيظ القرآن الكريم شيء محبوب عند الله عزّ وجلّ؛ لأنّه كلامه الذي أنزله على العالمين، وقد أذن بحفظه دون تغيير أو تبديل أو زيادة أو نقصان، لذا قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا عَلَى الْعَالَمِينَ، وقد أَذَن بحفظه دون تغيير أو تبديل أو زيادة أو نقصان، لذا قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴿٩﴾ ﴾ 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>: المرجع نفسه، ص 177.

 $<sup>^{2}</sup>$ : سورة الحجر، الآية 9



#### الخاتمة:

#### الخاتمة:

في نهاية البحث نشير إلى أهم النتائج التي وقفنا عندها، ويمكن أن نلخصها على النحو الآتي:

- \* القرآن الكريم كتاب الله تعالى وكلامه، أنزله على سيّدنا محمد صلى الله عليه وسلم.
  - \* تعليم القرآن الكريم للكبار والصغار يكون معتمدا على طرق عديدة وهي:
    - 1. طريقة العرض للطلاب الذين يعرفون القراءة والكتابة.
    - 2. طريقة التلقين للطلاب الذين لا يعرفون القراءة من المصحف.
      - 3. طريقة الحفظ على مدار اليوم.
      - 4. طريقة إتباع هدي السلف في تعليم القرآن.
        - 5. طريقة الحوافز والمسابقات.
- \* تعد البرامج الإلكترونية أسهل الطرق لتعليم القرآن الكريم وهي كثيرة، تساعد المتعلم على ترسيخ وبقاء القرآن في الذهن.
- \* أكاديمية تاج العالمية لتعلم القرآن الكريم عن بعد من أهم وأحسن الأكاديميات لحفظ القرآن وتلقينه.
  - \* تلاوة القرآن الكريم تزكية للنفس.
- \* سميّت المدرسة القرآنية بهذا الاسم كونها اختصت بتعليم القرآن الكريم وعلومه المتنوعة من تفسير وفقه وأصول .....، كما يتم فيها تعليم القراءة المتبوعة بأحكام التجويد وحفظ القرآن الكريم، ويسبقها الاستماع الجيد لمخارج الأصوات.

## من أهـداف المدرسة القرآنية:

- \* حفظ القرآن الكريم.
- \* تعلّم لغة القرآن الكريم أي العربية الفصيحة استماعاً وقراءةً وحديثاً وكتابةً.
  - \* تثري الرصيد اللَّغوي للطلاب كونها تنطلق من كتاب الله تعالى.
- \* لعبت الكتاتيب دوراً مهماً في الحفاظ على الموروث الثقافي ونقله وترسيخه عبر الأجيال، وبعد الاستقلال تطورت هذه الكتاتيب عن طريق الحركة الإصلاحية إلى مؤسسات دينية مستقلة ورسمية تابعة لهيئات مختصة.

- \* من أشكال المدرسة القرآنية : الكتاب والمسجد.
- \* كانت المدرسة القرآنية قديماً تستخدم اللوح؛ الصلصال؛ الصمغ؛ المصحف، أمّا الوسائل المستخدمة الحديثة: الصبورة؛ الأقلام الحبرية.
- \* تغيّر نظام المدرسة القديمة نظام اللوحة والصلصال واستبداله بنظام تابع للمؤسسات التربوية الحالية الذي ركز على الجانب التعليمي دون حفظ القرآن الكريم.
- \* تساهم المدرسة القرآنية في تنمية مهارة القراءة والكتابة لدى تلاميذ الطور الأول من وجهة نظر معلّمي المدرسة الابتدائية.
- \* نجد من الطرق المتبعة للتعليم في هذه المدارس الطريقة الجماعية والتي تعتمد على الحفظ في شكل مجموعات، وتكرار التلاوة على المدرّس عدّة مرّات، في حين تتم الطريقة الفردية عن طريق التنافس في التلاوة والحفظ، وذلك تحت إشراف المدرس.
- \* من الأساليب المتبعة في المدارس القرآنية أسلوب المراجعة، الذي يعتمد بدوره على مراعاة قواعد التجويد، وتقسيم الآيات حسب علامات الوقف.
- \* وهذا ما يبين لنا الدور الإيجابي الذي تتميّز به هذه المدرسية القرآنية الدينية، والتي أصبح انتشارها بشكل واسع في مجتمعنا خاصة في وقتنا الراهن.

وإذا نطمح أن يكون الإقبال عليها أكثر، وننصح الأولياء بإدراج أبنائهم لمختلف هذه المؤسسات الأنحا تربي وتوسّع مدارك الأطفال وتمذّب سلوكهم.



#### ع قائمة المصادر:

# ١ القـــرآن الكريم بـرواية حفص عن عاصم

# ٢ السنة النبوية الشريفة

#### ع قائمة المصادر:

- 1. ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، المطبعة التجارية الكبرى، ط1، سنة 30يناير 2009م، مصر تصحيح الأستاذ على محمد الضباع.
  - 2. ابن منظور، لسان العرب، طـ01، دار المعارف 1290هـ، المكتبة الشاملة، مادة {لَقَنَ}.
- 3. أبو بكر الحسيني، تلاوة القرآن الكريم و عاداتنا النطقية، بحث في الصوتيات القرآنية، قسم اللغة و الأدب العربي جامعة ورقلة ( الجزائر ) سامي للطباعة والنشر والتوزيع، سلسلة الصوتيات العربية، الكتاب الرابع.
  - 4. جامع بيان العلم وفضله \_ {1134/2}.
  - 5. السيوطي {1974م}، الإتقان في علم القرآن، ج01، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، مصر، د.س.
- 6. السيوطي، التراتيب الإداريّة،  $\{198/2\}$ ، ج01، ط02، مكتبة الحديثة، القسم الأوّل في الخلافة والوزارة، تح: عبد الله خالدي، 2008/10/15م.
  - 7. السيوطي، التراتيب الإدارية، ج1، ط2، المكتبة الوقفية.
  - 8. الشافعي، واه الترمذي  $\{2914\}$ ، وأبو داود  $\{1464\}$ .
  - 9. عبد الرحمان ابن خلدون مقدمة ابن خلدون، المجلد 2، مطبعة لبنان، 1990.
  - 10. عن عبادة بن الصامت، رواه البخاري، في الجامع الصحيح، ج01، حديث رقم :756، دون سنة.
- 11. الفيروز آباداي، القاموس المحيط، ط01، 1410هـ، مؤسسة الرسالة، أنشأ في: 22 ديسمبر 2009م، مادة {لَقَنَ}.
  - 12. محمّد بن صالح بن محمد العثيميين، فتاوى نور على الدرب، ج02، دون سنة.
- 13. النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، تح : محمّد الحجار، دار المؤيّد ودار البيان، أنشأ في: 19 فبراير 2010م.
  - 14. النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، دار المؤيد، دار البيان، 19فبراير 2010م.

## € قائمة المراجع:

- 1. أب مناع القطان {2000م}، مباحث في علوم القرآن، ط03، مكتبة المعارف، الرياض.
- 2. ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ط01، مطبعة التجارية الكبرى، أنشأ في: 30 يناير 2009م، تصحيح الأستاذ: على محمّد الضباع، مصر، د.س.
- 3. أبو بكر حسيني، تـ الاوة القـرآن الكـريم وعاداتنا النطقية \_ بحـث في الصـوتيات القرآنية، الكتـاب الرابع، سامي للطباعة والنشر والتوزيع، سلسلة الصـوتيات العربية، قسم اللغة الأدب العربي، جامعة ورقلة \_ الجزائر، دون سنة.
- 4. عبد القادر لورسي، المرجع في التعليمية الزاد النفيس والسند الأنيس في علم التدريس، جسور للنشر والتوزيع، ط01، 1436هـ\_2014م.
  - 5. أبو زهرة، المعجزة الكبرى للقرآن، ط1، دار الفكر العربي، القاهرة، 1970م.
    - 6. أحمد اسماعيل، علو الهمة، مكتبة الكوثر بالرياض 1416هـ.
- 7. أحمد فؤاد الأهواني، التربية في الإسلام دراسات في التربية، دار المعارف بمصر، كورنيش النيل-القاهرة، 1968م.
- 8. أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، مج1، ط1، عالم الكتب، القاهرة، مصر 2008م.
- 9. إسماعيل بن إبراهيم الشرقاوي المختصر المفيد في أحكام التجويد، ط01، دار الإيمان، بيروت، {1402هـ}.
  - 10. أكرم الدليمي، 2006م، جمع القرآن \_ دراسة تحليلة لمروياته، ط01، بيروت، دار الكتب.
- 11. تركي رابح عمامرة، الشيخ عبد الحميد بن باديس رائد الإصلاح الإسلامي والتربية في الجزائر، ط2، المؤسسة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1422هـ، 2001م.
- 12. جمال ابراهيم القريش، طرائق تدريس القرآن الكريم والتجويد، مكتبة طالب العلم، ط1، 1436هـ - 2015م.
  - 13. جمال عبد الرحمن، الإيقاظ لتذكير الحفاظ، د.ط، دار أم القرى للنشر، مكة المكرّمة، سنة 1416هـ.
- 14. دون مؤلّف، نحو أداء متميّز لحلقات تحفيظ القرآن، المنتدى الإسلامي، مطبعة النرجس بالرياض، 1419هـ.
  - 15. زغلول راغب محمد النجار، أزمة التعليم المعاصر، ط1، مكتبة الفلاح، الكويت، 1980م.

- 16. سراج محمد الوزان، كيف ندرس القرآن لأبنائنا، عرض يحيى حاج يحيى، سلسلة دعوة الحق، 26 أغسطس 2019م.
- 17. سعيد أحمد حافظ شريدح، تقويم طرق تعليم القرآن وعلومه في مدارس تحفيظ القرآن الكريم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، السعودية، دون سنة.
- 18. السيد مهدي الحسيني، أساليب مقدمات الحفظ، ط1، دار السيدة رقية للقرآن الكريم، 2011 1432.
- 19. صفوت محمود محمود سالم فتح ربّ البرية شرح المقدّمة الجزرية في علم التجويد، ط03، دار نور المكتبات، جدّة، {2003م}.
  - 20. عبد الرحمان النحلاوي، أصول التربية الإسلامية وأساليبها، دار الفكر دمشق 1979م.
- 21. عبد الرحمان بن أحمد التيجاني، الكتاتيب القرآنية بندرومة 1977م-1990م، ديوان المطبوعات الجامعية، 1983م.
- 22. عبد الله بن الدائم، التربية عبر التاريخ من العصور القديمة ط1، دار العلم، 1443هـ 1984م.
- 23. عبيد الشعبي، مع القرآن وحملته في حياة السلف الصالح، دار الشهاب للنشر بالرياض، دون سنة.
- 24. عدلي عبد الرؤوف الغزالي، قواعد وفوائد تحفيظ القرآن الكريم للأطفال، السعودية مكتبة الملك، 1433هـ.
  - 25. علو الهمة، وأحمد اسماعيل، مكتبة الكوثر بالرياض، 1416هـ.
- 26. على الزهراني، مهارات التدريس في الحلقات القرآنية، ط1، مكتبة الملك فهد الوطنية، 400 هـ 1420م.
- 27. علي الله أبو الوفا، القول السديد في علم التجويد، ( 2003م )، ط03، المنصورة، دار الوفاء.
  - 28. فريال زكرياء العيد، الميزان في أحكام تجويد القرآن، دار الإيمان، القاهرة، دون سنة.
- 29. فريد الأنصاري، مدخل إلى مجالس القرآن، {مدارسات في رسالات الهدى المنهاجي للقرآن الكريم من التلقّي إلى السبلاغ }، ط02، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، 1431هـ 2010م.

- 30. محمد باي بلعالم، الرحلة العلمية إلى منطقة توات، ج 1، المعرفة الدولية للنشر والتوزيع الجزائر، 2011م.
- 31. محمد بن أحمد باقازي، تقويم طرائق التعليم في الحلقات القرآنية، ط1، رابطة العالم الإسلامي، الهيئة العالمية للكتاب والسنة، جدة، 1439هـ-2018م.
- 32. محمّد بن بدر الدين ابن بلبان، بغية المستفيد في علم التجويد، ط01، دار البشائر البشائر الإسلامية، بيروت، {2001م}.
  - 33. محمد بن تبسّة العميد في علم التجويد، ط01، دار العقيدة، الإسكندرية، {2004م}.
- 34. محمّد محمود الصّواف، القـــرآن: أنواره؛ أثاره؛ أوصافه؛ فضائله؛ خصائصه؛ تفسيره؛ ختمه، الشركة المتّحدة للتوزيع، بناية صمدى، شارع سورية، بيروت، د.س.
- 35. محمود سالم، فتح رب البرية شرح المقدمة الجزرية في علم التجويد، ط3، جدة، دار نور المكتبات، 2003م.
- 36. مختصر من المطوية السابعة بعنوان: "كيف تحفظ القرآن؟"، قامت بإعدادها وتوزيعها على طلاب حلقة الكبار بمسجد السديس بالحوية ضمن سلسلة مطويات في علوم القرآن. وهذه السلسلة تحت الطبع بإذن الله في كتيب بعنوان: " أم على قلوب أقفالها"، بدار ابن الأثير للنشر بالرياض.
- 37. مصطفى البغامجي، الواضح في علوم القرآن الكريم، الدين مستوى، ط2، دمشق دار الكلم الطيب، 1998م.
  - 38. مناع القطان، مباحث في علوم القرآن، ط3، الرياض مكتبة المعارف، 2000م.

## 

- 1. عبد الجليل ساقني، مناهج وآليات التعليم بالمدارس القرآنية بالتيديليكت، المركز الجامعي تامنغست، مجلّة آفاق علمية، مجلد 10، عدد 03، 2018/12/08م.
- 2. محمد أبيش، التعليم القرآني و أهميته في تجاوز صعوبات التعلم لطفل المرحلة الإبتدائية، جامعة محمد الصديق بن يحيى جيجل الجزائر، مجلة البحوث التربوية والتعليمية، المجلد 10، العدد 1، (2021).
- ميلودي حسينة، دور المدرسة القرآنية في تربية وتحضير الطفل للتمدرس في المرحلة الابتدائية، مجلة حقوق معرفية للعلوم الاجتماعية والإنسانية العدد 1، جانفي 2020م.

4. عبد الجليل ساقني، ومحمد ساقني، مناهج وآليات التعليم بالمدارس القرآنية بالتيديكلت، مج: 10، ع: 03، مجلة آفاق علمية، المركز الجامعي تامنغست، 2018م.

# 🗷 قائمة الوثائق والجـــرائد الرسمية:

- 1. الجريدة الرسمية للجمهورية، العدد 17، مارس 2000م.
- 2. المنتدى الإسلامي، نحو أداء متميز لحلقات تحفيظ القرآن الكريم، مطبعة النرجس بالرياض سنة 1419.
- 3. مؤسسة المنتدى الاسلامي، المدارس والكتاتيب القرآنية وقفات تربوية وإدارية، مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض السعودية، 1839م.
- 4. وثيقة تربوية مرجعية للتعليم التحضيري صادرة عن مديرية التعليم الأساسي لوازرة التربية أوت 1990م.

#### ع قائمة الرسائل الجامعية:

- 1. بلهاين نجية، المدرسة القرآنية في تطوير النمو المعرفي لطفل ما قبل المدرسة من وجهة نظر معلمي المدارس القرآنية، مذكرة ماستر، تخصص علم الاجتماع، جيجل، 2015م-2016م.
- رحاب شرموطي، أثر القرآن الكريم في تنمية المهارات اللغوية المدرسة القرآنية أنموذجاً أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه في تعليمية اللغات العربية، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة أحمد بن بلّة، وهران، 2017م-2018م.
- 3. زيرڤ دحمان، دور المدرسة القرآنية في تنمية القيم الاجتماعية للتلميذ\_دراسة ميدانية مدينة الجلفة، مذكرة مكملة لنيل درجة الماجستير في علم الاجتماع، تخصص علم اجتماع تربية، قسم العلوم الإجتماعية، جامعة محمد خيضر، بسكرة، 2011م-2012م.

# المواقع الإلكتــرونية :

1. التجويد أطلع عليه بتاريخ: 25-21-20م : 2019-01-25

- 2. أفضل تطبيقات لحفظ القرآن الكريم للكبار والصغار: https://dalu you.com
- 3. أكاديمية تاج العالمية لتعليم القرآن الكريم على الأنترنت:<u>https://groups</u>
  - 4. تعليم ابنك القرآن صيد الفوائد: https://www.saad.net
- 5. طريقة لربط طفلك بالقرآن الكريماطلع عليه بتاريخ: 2020-05-20م : www.saad.net
  - 6. قراءة مهمة لقراءة وحفظ القرآن الكريم: https://mal-sharq.com
    - 7. معنى كلمة تلاوة: www.almaay.com

- 8. ما هذا الكتاب الذي هزّ العالم كلّه، بل الكون كلّه ؟ معرفة الله، اطلع عليه على الساعة : 12 : 15 . 15 مساءاً، يوم : 28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : يوم : 28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :
- 9. مفهوم القرآن الكريم، منذ: 04 سبتمبر 2018م، اطلع عليه على الساعة: 17: 55 مساءاً، يوم: 07 جوان 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: <u>www.ar.islamway.net</u>
  - 10.اطلع عليه في يوم: 10 أفريل 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: www.ies.cu.edu.eg.com
- 11. اطلع عليه في يوم: 11 أفريل 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: www.ar.wikipedia.org/wiki
- 12. بنعيمي أحسينات، حول مقاربة المنهاج الدراسي في مجال التربية والتعليم من البيداغوجية والديداكتيك إلى المنهاج الدراسي، مكتبة التمدّن، اطلع عليه في يوم: 11 فيفري 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: <a href="http://m.ahewar.org">http://m.ahewar.org</a>
  - 13. سندات التكوين الخاصة بمعلمي المدرسة الأساسية في إطار الجهاز المؤقت \_ جويلية سنة 1999م، اطلع عليه يوم: 11 فيفري 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

#### https://eduschool.40blog

14. أدمين، سلسبيل، مدخل إلى التعليمة ومدخل إلى علم النفس التربوي، على الساعة: 14: 21 مساءاً، يوم: 07 جوان 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

## https://www.selsabil.com

- 15. موسوعة الدفاع عن رسول الله صلّى الله عليم وسّلم، موسوعة شاملة، اطلع عليه على الساعة : 18 : 10 مساءاً، يوم : 28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :
  - https://islamport.com
- 16. عبد الدائم صالح الكحيل، طرق إبداعية في تحفيظ القررآن الكريم، 1385هـ\_1966م، ويكبيديا، الموسوعة الحرّة، برخصة المشاع الإبداعي، مأخوذ من الموقع الإلكتروني: www.archive.org
- 17. بعض الطرق المتبعة لتحفيظ القرآن الكريم وتعليمه، اطلع عليه على الساعة: 16:50 مساءاً، يوم: <u>www.saaid.net</u>
- 18. تعليم ابنك القرآن، صيد الفوائد (نوافذ الدعوة)، اطلع عليه : على الساعة : 17: 15 مساءاً، يوم: 28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

## https://www.saaid.net

19. كيف نقوم بتحفيظ قرآن الكريم لأطفالنا ؟ تعرّف على ستة خطوات ضرورية، اطلع عليه: على الساعة : 17 : 21 مساءاً، يوم : 28 ماي 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

#### https://www.edarabia.com

20. طريقة لربط طفلك بالقرآن الكريم، بتاريخ : 26 ماي 2020م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

#### www.saaid.net

: نقلاً عن الموقع الإلكتروني. {daluyou}، نقلاً عن الموقع الإلكتروني. المديم للكبار والصغار، <u>https://www.daluyou.com</u>

22. معنى كلمة التلاوة، 2019/01/25م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني:

## www.almaany.com

23.التجــويد، 2019/01/25م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني :

#### www.alukah.com

- 24.قواعد مهمّة لقراءة وحفظ القرآن الكريم، 2019/01/25م، بتصرّف، نقلاً عن الموقع الإلكتروني : https://mal-sharq.com
- 25. وسام طلال، طرق تدريس القرآن الكريم، الموضوع، على الساعة : 14 : 35 مساءاً، يوم: 13 جوان <u>https://mawdoo3.com</u>
- 26. رشيد ديف، تحميل تطبيق رفيق حفظ القرآن للاندرويد، داير كتاب، على الساعة: 14: 46 مساءاً، يوم: 13 جوان 2022م، نقلاً عن الموقع الإلكتروني: 14 بطوقع الوقع الإلكتروني: 14 بطوقع الإلكتروني: 14 بطوقع الوقع الوق
- 27. سامي، المدارس القرآنية تستقطب الأطفال أصبحت تنافس دور الحضانة، محرّك بحث إخباري، جزايرس، المشوار السياسي، يوم: 05 ديسمبر 2013م، على الساعة: 15: 21 مساءاً، يوم: https://www.djazairess.com



# فهرس المحتويات

|              | لبسمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                               |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
|              | كر وتقديــــر.                                                                         |
|              | هـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                 |
|              | ائمة المختصرات                                                                         |
| Í            | قدمة:                                                                                  |
|              | ****                                                                                   |
| _            | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                  |
|              | ****                                                                                   |
| _            | ڪ الفصل الأول: تعليم القرآن الكريم وتلقّيه                                             |
|              | مفهوم القرآن الكريم لغةً واصطلاحاً.                                                    |
| _            | ❖ تعليم القرآن الكريم للصغار                                                           |
|              | تعليم القرآن الكريم للكبار.                                                            |
|              | <ul> <li>البرامج الإلكترونية لتعليم القرآن الكريم.</li> </ul>                          |
| ، الكريم عــ | <ul> <li>◄ تعليم القرآن الكريم عن بُعد {أكاديمية تاج العالمية لتعليم القرآن</li> </ul> |
| _            | بُعد}.                                                                                 |
|              | تعلیم أحكام وقواعد تلاوة القرآن الكريم. *******                                        |
|              | عصل الثاني: المدرسة القرآنية وتعليمية القرآن                                           |
|              | مفهوم المدرسة القرآنية.                                                                |
|              | وظائف المدرسة القرآنية.                                                                |
|              | أهداف المدرسة القرآنية.                                                                |
|              |                                                                                        |

| نشأة المدارس القرآنية في الجزائر                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 💠 أشكال المدارس القرآنية                                                                            |
| ❖ الوسائل التي تستخدمها المدرسة القرآنية في تعليم القرآن قديما / حديثاً                             |
| المنهاج المتبع في المدرة القرآنية قديماً / حديثاً.                                                  |
| بعالات إعداد الطفل في المدرسة القرآنية.                                                             |
| أهمية المدرسة القرآنية في تطوير النمو لمعرفي لدى المتعلم.                                           |
| <ul> <li>إثراء المعلّم لمهارات الكتابة والقراءة والحفظ لـ دى المتعلّم في المدرسة القرآني</li> </ul> |
| <u></u> ;                                                                                           |
| <ul> <li>معلم المدرسة القرآنية.</li> </ul>                                                          |
| ■ إثراء مهارة القراءة                                                                               |
| <ul> <li>إثراء مهارة الكتابة.</li> </ul>                                                            |
| <ul> <li>إثراء مهارة الحفظ.</li> </ul>                                                              |
| ❖ أساليب المدرسة القرآنية في تعليمية القرآن :                                                       |
| ■ أسلوب المراجعة                                                                                    |
| ■ أسلوب التلقين                                                                                     |
| <ul> <li>أسلوب الحفظ.</li> </ul>                                                                    |
| <ul> <li>طرق تحفيظ القرآن الكريم في المدرسة القرآنية :</li> </ul>                                   |
| <ul> <li>■ الطريقة الجماعية.</li> </ul>                                                             |
| <ul> <li>■ الطريقة الفردية.</li> </ul>                                                              |
|                                                                                                     |
| <u> الحاتمة : </u>                                                                                  |
| کے قائمة المصــــادر والمراجع :                                                                     |
| •                                                                                                   |